
 

Istoriografia romană





 

Istoriografia romană

O introducere în narațiunea istorică și formele 
sale de publicare în Roma antică

Jörg Rüpke

Traducere din engleză de Diana Pavel

Editura Universității „Lucian Blaga” din Sibiu
2025



Editura Universităţii „Lucian Blaga” din Sibiu

Sibiu, Str. Lucian Blaga nr. 2A
http://editura.ulbsibiu.ro
editura@ulbsibiu.ro

Editor: Alex Văsieș
Redactor: Daniel Coman
Tehnoredactor: Claudiu Fulea

Imagine copertă: CIREVE Université de Caen - CIREVE Université 
de Caen, CC BY-SA 4.0, https://commons.wikimedia.org/w/index.
php?curid=67773868

ISBN 978-606-12-2053-3



Cuprins

1. Introducere: narațiunea istorică	 11
1.1. Istorie și istoriografie	 11
1.2. Rememorare, istorie și memorie	 14
1.3. Narațiunea istorică	 15
1.4. Caracteristici ale narațiunii	 18
1.5. Istoriografia și alternativele sale	 22
1.6. Realitate și ficțiune	 29
1.7. Obiectivul cărții	 35

2. Istoria formei și a genului	 37
2.1. Problemele narative ale istoriografiei	 37
2.2. Tipologie	 44
2.3. Abordarea istorică	 45

2.3.1. André Jolles	 46
2.3.2. Exegeza biblică	 47
2.3.3. Analiza de film	 48

2.4. Forme importante în istoriografie	 48
2.5. Rezumat	 50

3. Surse și forme preliminare	 51
3.1. Istoria scrisului la Roma	 51
3.2. Arhivele publice – forma scrisă a administrației	 53
3.3. Texte publicate	 55
3.4. Tradiția familială	 58
3.5. Arhivele preoțești	 62

4. Epocile istoriografiei antice	 65
4.1. Pe drumul către istoriografia romană	 65
4.2. Dezvoltarea formelor literare	 70
4.3. Cronologie	 72
4.4. Roma în istoriografia greacă	 74
4.5. Periodizare	 74
4.6. Prezentarea epocilor individuale	 76

4.6.1. Faza timpurie și analistica mai veche	 77
4.6.2. Perioada războiului civil	 78



4.6.3. Perioada imperială timpurie	 81
4.6.4. Perioada imperială ulterioară	 84
4.6.5. Perioada Dominatului	 85
4.6.6. Istoria lumii și istoria provincială târzie și  

subantică	 87

5. Comentariile lui Cezar	 89
5.1. Politicianul	 89
5.2. Religia lui Cezar	 92
5.3. Prezentare biografică	 97
5.4. C. Iulii Caesaris commentarii rerum gestarum belli Gallici	 98
5.5. Bellum Pompeianum: așa-numitul „război civil”	 100
5.6. Corpus Caesarianum	 101
5.7. Literatura de partid	 107
5.8. Istoria ulterioară a recepției Corpus Caesarianum	 111

6. Analiștii: Titus Livius	 113
6.1. Introducere	 113
6.2. Viața	 114
6.3. Planul lucrării	 116
6.4. Surse și impact	 119
6.5. Performanță	 120
6.6. Titus Livius: o încercare de caracterizare	 121

6.6.1. Analist	 121
6.6.2. Mitograf	 125
6.6.3. Istoric	 125
6.6.4. Psiholog	 129
6.6.5. Scriitor augustan	 130

7. Monografii istorice: Sallustius	 137
7.1. Opera	 137

7.1.1. Bellum Catilinae	 137
7.1.2. Bellum Iugurthinum	 138
7.1.3. Historiae	 139
7.1.4. Poziția istoriografică al lui Sallustius	 140

7.2. Biografie	 141
7.3. Alegerea subiectului	 146
7.4. Stil	 150
7.5. Impact	 150

8. Literatura exemplară: Valerius Maximus	 153
8.1. Exempla și istorie	 153
8.2. Autoritatea religioasă și istoriografică dincolo de mituri	 157



9. Istoriografia senatorială a epocii imperiale: Tacitus și 
Ammianus Marcellinus	 161
9.1. Istoriografia senatorială	 161
9.2. Biografia lui Tacitus	 161
9.3. Motive	 163
9.4. Experimente	 164

9.4.1. Agricola	 164
9.4.2. Germania	 165
9.4.3. Dialogus	 165
9.4.4. Historiae	 166
9.4.5. Annales	 167

9.5. Istoriografia lui Tacitus	 167
9.6. Efect	 168
9.7. Ammianus Marcellinus	 169

9.7.1. Biografie	 170
9.7.2. Opera	 171
9.7.3. Orientare	 171

10. Istoria romană prin ochii grecilor	 175
10.1. Dionisius din Halicarnas	 175
10.2. Appian	 178
10.3. Cassius Dio	 180
10.4. Herodian	 181
10.5. Sursele istoriografice referitoare la istoria romană	 182

11. Biografia	 185
11.1. Înapoi la naratologie	 185
11.2. Concepte biografice	 187
11.3. Aspecte ale istoriei formei	 189
11.4. Biografii romani	 193
11.5. Biografia ca literatură de specialitate	 194
11.6. Biografiile ca literatură parenetică	 198
11.7. Biografia lui Suetonius	 201
11.8. Opera lui Suetonius	 203
11.9. Suetonius ca istoric	 203
11.10. Historia Augusta	 205

12. Forme scurte ale istoriografiei	 209
12.1. Spectrul	 209
12.2. Istoriografia sub formă de liste	 209

12.2.1. Cele două exemplare cele mai timpurii	 211
12.2.2. Fasti Ostienses	 212
12.2.3. Fastele în structura genurilor istoriografice	 124
12.2.4. De la inscripțiile augustane la piața de carte  
din antichitatea târzie: Cronograful din 354	 218



13. Istoria universală și ecleziastică	 223
13.1. Semnificația istoriei	 223
13.2. Istoria universală: Pompeius Trogus	 225
13.3. Istoria creștină universală	 227
13.4. Istoria bisericească	 235

14. Biblia și istoriografia medievală	 243

Bibliografie selectată	 249
Colecții de fragmente	 249
Ediții în limba română	 249
1. Introducere: narațiunea istorică	 250
2. Istoria formei și a genului	 253
3. Surse și forme preliminare	 253
4. Epocile istoriografiei antice	 254
5. Comentariile lui Cezar	 255
6. Analiștii: Titus Livius	 256
7. Monografii istorice: Sallustius	 257
8. Literatura exemplară: Valerius Maximus	 258
9a. Istoriografia senatorială a epocii imperiale: Tacitus	 258
9b. Istoriografia senatorială a epocii imperiale: Ammianus	 260
10. Istoria romană prin ochii grecilor	 260
11. Biografia: Suetonius și Historia Augusta	 261
12. Forme scurte ale istoriografiei	 263
13. Istoria universală și ecleziastică	 264
14. Biblia și istoriografia medievală	 265

Mulțumiri	 267



1. Introducere: narațiunea istorică

1.1. Istorie și istoriografie
Comportamentul uman este o acțiune în prezent, orientată spre 
viitor. Doar ocazional ne amintim – uneori mai mult, alteori mai 
puțin – de trecut, suntem atinși de o asemănare a oamenilor, lo-
curilor, situațiilor cu un eveniment din trecut, ne gândim la di-
ferențele dintre prezent și trecut. De exemplu, atunci când stăm 
într-un tren, înconjurați de telefoane mobile, putem fi loviți de 
amintirea vremurilor de odinioară în care existau cabine telefonice 
și apelurile erau primite la un telefon deținut de vecini. Anumite 
evenimente provoacă în mod frecvent o astfel de privire către tre-
cut. Ceremoniile de înmormântare conduc cu siguranță la aceasta, 
uneori și festivitățile de absolvire. În Egipt, biografii și autobio-
grafii erau scrise pe pietrele funerare. De obicei, conversațiile cu 
generația mai în vârstă (din care – sperăm – vom face parte și noi 
în cele din urmă) au mai multe șanse să meargă înspre „istorie” 
decât conversațiile cu copiii. Istoricizăm accidental sau intențio-
nat. Colectiv, o astfel de conștiință a schimbării este prezentă în 
mod constant, chiar dacă nu ia forma unei istoriografii organizate. 
„Nu există cultură umană fără elementul constitutiv al memoriei 
colective”, scrie istoricul german Jörn Rüsen, „prin rememorarea, 
înțelegerea și vizualizarea trecutului, înțelegem viața astăzi și dez-
voltăm o perspectivă de viitor pentru noi înșine și pentru lume. 
«Istoria» în acest sens fundamental și universal din punct de vedere 
antropologic este memoria interpretativă a unei culturi în care tre-
cutul servește ca mijloc de orientare a grupului în prezent”.

Citatul trebuie să fie completat. În primul rând, termenul 
de „cultură” trebuie să fie diferențiat. Am început cu amintirile 
individuale. Povestea bunicului, povestea pe care o spune, este 
așa de interesantă pentru că este diferită de povestea pe care am 
învățat-o la școală. Faptul că suntem sau nu de acord este de im-
portanță secundară. Grupurile familiale sau etnice, mișcările so-
ciale sau organizațiile religioase spun povești diferite, oricare ar 
fi scopul. Alții pot avea sau nu un loc în aceste povești; ansamblul 
de povești se poate suprapune sau nu. Ar putea exista o îndrumare 
explicită sau implicită pentru viitor. Astfel de narațiuni istorice 



10 jörg rüpke

sunt promovate de profesioniști în eforturile lor istoriografice și 
încorporate în mari monumente, inculcate prin lecții școlare și 
chiar exerciții fizice, iar în cele din urmă repetate și însușite în 
discursuri publice și ritualuri. Și uneori sunt reluate povești care 
au fost de mult „depășite”. Cărțile și bibliotecile nu au efectul co-
rectiv al memoriei și uitării umane. Ele pot disemina povești care 
servesc unor scopuri demult trecute, pe care nimeni nu vrea să le 
audă. Documentele cu care avem de-a face își schimbă semnifi-
cația și pot apărea brusc în reprezentări ale trecutului pe care nu 
le-am intenționat niciodată. 

Istoria academică nu începe de la zero. Este opera unor oameni 
care au crescut în memoriile colective și individuale. Chiar și atunci 
când istoria academică este critică și luptă pentru clarificare, pentru 
mai multă acuratețe sau pentru revizuire totală, ea este întotdeauna 
critică doar față de anumite lucruri, nu față de totul. Ea trebuie să își 
plaseze descoperirile în cadrul unui interes particular, care este în 
mod necesar un interes contemporan și adesea un interes relevant 
din punct de vedere social; trebuie să le situeze într-un cadru mai 
larg, care are nevoie de completări și de atribuirea de semnificații. 
Semnificația este oferită de obicei de topoi, de locuri comune, de 
aspecte care trebuie utilizate într-o poveste, dar și de figuri de stil. 
Termenul topoi, „locuri”, provine din retorica antică și se referă la 
locurile obișnuite la care trebuie să se facă referire în narațiunea 
unui proces sau într-o pledoarie sau discurs politic. Fiecare poves-
te trebuie să aibă un început, deși totul se schimbă mereu. Fiecare 
poveste are eroii și eroinele sale, chiar dacă o astfel de alegere a 
protagonistului reprezintă o judecată de azi (sau de ieri), nu un fapt. 
Istoriografia este, de asemenea, retorică și utilizează toate modurile 
figurative de a vorbi și gândi, inclusiv metafora și metonimia. A în-
locui ceva cu altceva care este similar (metafora) sau asociat în mod 
normal cu acesta (metonimia) înseamnă a introduce ficționalitatea. 
Și totuși – și acest lucru este cel mai important (și adesea pierdut în 
discuțiile despre tezele lui Hayden White) – nu este vorba despre 
ficțiune de dragul ficțiunii, ci despre ficțiune de dragul coerenței, 
de dragul înțelegerii, de dragul explicației. Este vorba despre ficțio-
nalitate de dragul orientării către prezent și viitor. 

În aceste limite, istoria poate deveni o știință, poate deveni „ști-
ință istorică”. Pentru a o face mai științifică, am putea încerca să 
reducem elementele ficționale. Aceasta a fost, în esență, strategia 
istoricismului. Acceptarea istoricității conform fiecărui punct de 
vedere posibil a făcut o perspectivă non-contingentă imposibilă. 
Fiecare punct de vedere trebuia să se schimbe – și astfel devenea 
inutilizabil în momentul următor. Această atitudine a condus la o 
specializare extremă, la profesionalizarea metodelor și a instituți-
ilor și la o diviziune extremă a muncii. Alternativa era găsirea unui 



11introducere: narațiunea istorică

punct de vedere sigur într-o fundamentare filosofică a istoriei, o 
opțiune favorizată de Joachim Wach, una dintre figurile fonda-
toare ale studiilor religioase în Germania și (după emigrarea din 
timpul regimului nazist) în Statele Unite. Există însă și o a treia 
cale, pe care istorici germani precum Hans-Jürgen Goertz sau teo-
reticianul istoric olandez Frank Ankersmit au numit-o. Trebuie să 
recunoaștem că istoria nu este o disciplină empirică. Ea se referă 
la o realitate și încearcă să își bazeze afirmațiile prin dovezi și prin 
cât mai multe „surse”. Dar această documentație nu vorbește de la 
sine fără o selecție prealabilă. 

Istoria este o disciplină care se ocupă de relațiile dintre un su-
biect prezent și un obiect trecut, ambele fiind în schimbare, într-o 
continuă evoluție. Relatările istoriei sunt reprezentări determina-
te de criteriile de interes și de socializarea istorică a istoricului și 
prelucrează acele aspecte ale obiectului istoric care ies la lumină 
într-un mod controlat metodic. Abordarea lor este determinată 
de proceduri hermeneutice precum generalizarea sau abordările 
nomologice care încearcă să găsească regularități, să formuleze 
legi. În acest fel, procesul de reprezentare și munca asupra trecu-
tului nu pot fi separate. Istoria cotidiană și istoria academică nu 
sunt radical separate, chiar dacă diferă în ceea ce privește gradul 
de reflexivitate și gradul în care interesele devin explicite. Aceasta 
din urmă este garantată de un etos al respectării standardelor aca-
demice – cel puțin în măsura în care acest lucru este posibil fără 
a-și pierde funcția de orientare pentru viitor. Pe această bază, o 
anumită versiune a istoriei, și anume, o relatare, nu este adevărată 
sau falsă, ci există reprezentări bune și mai bune ale trecutului 
care concurează între ele într-o critică reciprocă.

Discutarea surselor este strâns legată de metoda istorico-cri-
tică. Luând în considerare analiza lucrărilor istoriografice anteri-
oare, premisa sa de bază este de nu a judeca meritele acestor texte 
timpurii – care sunt mai vechi și, prin urmare, mai apropiate de 
trecutul cercetat – în funcție de plauzibilitatea sau coerența lor 
aparentă. Întrebările esențiale sunt: De unde provin cunoștințele 
vehiculate în text? Și: ce surse au fost utilizate de autori? Dacă 
aceste surse sunt încă disponibile, consecința evidentă este înlo-
cuirea utilizării rapoartelor ulterioare, secundare, cu documentele 
originale care s-au păstrat. Dacă acestea nu sunt disponibile, tre-
buie cel puțin luată în considerare posibilitatea existenței surse-
lor. Întrebările care conduc la evaluarea acestei posibilități sunt 
următoarele: Ar fi putut exista observatori bărbați sau femei? Ar 
fi putut aceștia să transmită observațiile lor? Ar fi putut fi create, 
conservate și făcute accesibile documente scrise, care traversează 
mai ușor timpul și spațiul? Sunt artefactele monumentale încă vi-
zibile sau au fost refolosite cu mult timp în urmă?



12 jörg rüpke

Aceste considerații nu susțin că documentele contemporane 
prezintă neapărat mai multă încredere. Ipoteza unui istoriograf 
bun poate fi mult mai potrivită decât neînțelegerea unui observator 
contemporan neinițiat sau decât invenția unui participant implicat. 
Nucleul metodei moderne istorico-critice este acela de a judeca va-
loarea unei surse nu doar prin simpla plauzibilitate a acesteia, ci de 
a înlocui întrebarea „Pare plauzibilă relatarea?” cu întrebarea: „Ar 
fi putut cel care a produs relatarea să știe despre ea?”.

Această abordare a tradițiilor istorice nu este doar un instru-
ment al cercetării istorice începând cu secolul al XIX-lea. Este, 
de asemenea, parte a unei imagini de sine a „modernității” care 
caută diferențe față de societățile anterioare și, în acest caz, față 
de istoriografia mai veche. Nu există nicio îndoială că multe dintre 
reprezentările actuale ale istoriei urbane timpurii a Romei sunt 
mai adecvate evenimentelor, percepțiilor și semnificațiilor acto-
rilor epocii și nu sunt doar diferite de relatările din Titus Livius 
sau Dionisius din Halicarnas. Relatările secolelor XIX-XXI diferă, 
de asemenea, în ceea ce privește întrebările lor, interesele lor co-
gnitive față de alte subiecte sau pur și simplu față de mai multe 
subiecte istorice, față de evoluțiile pe termen lung sau scurt, față 
de modele sau contraimagini. Patriotismul local și naționalis-
mul, cosmopolitismul și critica imperialismului, atenția acordată 
inegalităților sau transferului de oameni și de cunoștințe: toate 
acestea conduc la reprezentări foarte diferite și la o apropiere sau 
distanță variabilă față de istoriile mai vechi. 

În ciuda tuturor încercărilor de a depăși istoriografia antică, is-
toriografia modernă nu este în multe cazuri prima care utilizează o 
sursă. Multe texte și monumente au o lungă tradiție de reproducere, 
reutilizare și reinterpretare; ele au devenit deja parte a unei lungi 
tradiții a istoriografiei europene, de exemplu, și sunt încadrate 
prin ”o înțelegere canonizată a proceselor istorice”. Mai mult, ma-
joritatea mărturiilor pe care le căutăm ar putea fi pierdute pentru 
totdeauna. Pentru multe perioade, suntem dependenți de istorio-
grafia mult mai veche. În multe societăți sau grupuri individuale, 
procesele de canonizare au transformat nu doar anumite narațiuni 
în fapte, ci și interpretările acestora. Acest lucru determină, de ase-
menea, selecția, de exemplu atunci când Evangheliile canonice și 
scrisorile canonizate din Noul Testament sunt preferate unei mase 
mult mai mari de surse contemporane pentru reconstrucția fazei 
timpurii a multor creștinătăți. În comparație cu numărul ridicat de 
cercetări privind istoriografia Tanah-ului și a Septuagintei, textele 
rabinice au început doar recent să primească atenție ca literatură 
istoriografică. Cu toate acestea, astfel de „texte sacre” nu există 
doar în sfera religioasă, ci mai ales în acest domeniu, cu enorma 
sa profunzime temporală care ajunge până la începuturi și la zeii 



13introducere: narațiunea istorică

nemuritori. Istoriografia greacă se bazează tocmai pe o respingere a 
unor astfel de istorii – iar istoriografia europeană modernă, formată 
pe modelul său, a trecut în mare măsură cu vederea semnificația 
religiei pentru istoriografia Romei și pentru istoricizarea timpurie 
a religiei însăși. Acest lucru a avut consecințe și asupra tratării altor 
forme de istoriografie non-europene sau poetice (în special epice).

De fapt, o examinare comparativă intensivă a istoriografiei 
este imperioasă, iar un studiu al anumitor serii de texte și obiecte 
definite spațial, interconectate, cum ar fi „istoriografia romană”, 
trebuie privit într-o astfel de perspectivă și nu doar ca un precur-
sor, parte a genealogiei istoriografiei și a istoriografiei „noastre”. O 
autoreflecție intensivă a istoriografiei se poate observa deja în an-
tichitatea mediteraneeană (au existat și altele!) în prefețe sau mici 
tratate (de exemplu în opera lui Lucian). În ultimii ani, ea a fost in-
tensificată în special de controversele din jurul Noului Istoricism, 
de problema caracterului ficțional al textelor istoriografice inițiată 
de Hayden White și de histoire croisée sau de istoria interconectată. 
Cu toate acestea, au fost făcute doar încercări izolate în direcția 
unei istoriografii comparative. În Germania, de exemplu, Fritz-
Heiner Mutschler este unul dintre pionieri prin abordarea sa de a 
pune în relație istoriografia mediteraneeană antică și cea chineză 
contemporană, perspectivă mai recent urmată în volumul editat de 
John Baines, Henriette Blom, Yi Samuel Chen și Tim Rood. 

O istoriografie comparativă devine deosebit de urgentă în con-
dițiile în care istoriografia nu este înțeleasă ca o disciplină acade-
mică legată de anumite instituții. După cum s-a afirmat la început, 
este vorba mai degrabă despre o practică culturală de a povesti isto-
ria, de narațiuni istorice cu funcțiile lor de mare anvergură pentru 
formarea și orientarea identității. Rüsen a căutat, pe bună dreptate, 
o bază metodologică strictă pentru comparație și a găsit-o într-o 
definiție a istoriei ca element universal antropologic cu procese 
mentale și forme specifice de generare a sensului. Toate societățile 
împărtășesc acest mod de a trata o memorie care depășește memo-
ria individuală a propriei vieți. De asemenea, o împărtășeau între 
ele: în regiunea circum-mediteraneeană a existat un schimb intens, 
o percepție reciprocă a textelor scrise, precum și a practicilor na-
rative orale, încă de la începuturile civilizațiilor avansate. Același 
lucru este valabil și pentru schimburile dintre Asia și Europa de la 
elenism încoace. Aceste interconexiuni se adaugă la marile asemă-
nări fenomenologice dintre numeroasele practici ale istoriografiei. 
Acest lucru poate fi doar ocazional sugerat în această prezentare.

1.2. Rememorare, istorie și memorie
În ultimii ani, memoria a devenit un instrument important pentru 
cercetarea trecutului. Acest lucru a început cu transferul meta-



14 jörg rüpke

foric al mnemonicilor fiziologice și psihologice (memoria) către 
procesele sociale (rememorarea), inițiat de Maurice Halbwachs în 
urmă cu un secol. Dacă termenul de „exemplu” istoric conține o 
invitație retorică, „memoria” se referă la procese complexe de aso-
ciere, marcare temporală, apropriere individuală și rememorare 
socială selectivă. Cum se raportează acestea la istorie? 

„Istoria” și „memoria” sunt concepte strâns legate. Acestea 
se află într-o tensiune constantă și mai degrabă interacționează 
între ele decât se deplasează pe teritorii clar delimitate. Le putem 
vedea ca instrumente analitice care permit o viziune diferită asu-
pra aceluiași domeniu de procese și produse culturale. Memoria 
și amintirile sale cuprind „relațiile cu trecutul care sunt ancora-
te în conștiința umană” (G. Cubitt). Pe de altă parte, memoria se 
referă la acele părți ale cunoașterii care conțin o cunoaștere au-
toreflexivă a circumstanțelor temporale trecute ale sedimentării 
acestei cunoașteri. Cu toate acestea, o astfel de concentrare asu-
pra producției individuale de cunoștințe nu este deloc exclusivă. 
Provocarea unei perspective mai largi asupra memoriei constă în 
explorarea relațiilor complexe dintre modul în care indivizii își 
amintesc acel trecut care face parte din experiența lor personală, 
modul în care își definesc sau experimentează implicarea socială 
și modul în care reprezentări și înțelegeri ale unui trecut social sau 
colectiv apar în cadrul societății în sine. Deoarece intersubiectivi-
tatea este esențială pentru orice formă de memorie, vorbim astfel 
de „cultura memoriei”.

Din această perspectivă, istoria este doar una dintre formele 
memoriei sociale – dacă o înțelegem împreună cu Paul Ricoeur 
în sens restrâns, ca o reconstrucție discursivă, de cele mai multe 
ori narativă, a trecutului. Dar această formă de memorie socială 
nu ar trebui să fie privită ca un obiect fix. Istoriile scrise oferă 
perspective individuale asupra trecutului care reprezintă doar ver-
siuni alternative, dar nu „adevărul” despre trecut. Fiecare astfel de 
poveste are de-a face cu memoria individuală și colectivă. Ea de-
vine plauzibilă și acceptată prin intermediul acestor amintiri. Și, 
cu toate acestea, trebuie să se confrunte cu ele în mod critic. Fie 
implicit sau explicit, istoria narativă este un demers critic, com-
petitiv și poate chiar argumentativ în mod deschis. Fără îndoială, 
această relație dialectică cu memoria marchează o diferență față 
de povestirea mitică, care este altfel apropiată de memoria socială 
în formă și funcție – și adesea chiar în materialul său. În tradiția 
europeană, istoria s-a inventat pe sine prin încercarea de a pune 
sub semnul întrebării narațiunea mitică. De la bun început, acest 
lucru nu a fost făcut întotdeauna într-un mod plauzibil: cel mai 
bun exemplu este digresiunea lui Tucidide despre Minos și despre 
Războiul Troian din introducerea sa (1.3-12). Toate acestea au con-



15introducere: narațiunea istorică

secințe: memoria individuală se formează întotdeauna într-o lume 
pluralistă de amintiri și istorii. 

Chiar mai mult decât istoria, conceptul de „cunoaștere” reflec-
tă forma medială a ceea ce este cunoscut și sistematizarea sa prin 
transformarea informațiilor în domenii de cunoaștere sau chiar 
sisteme de cunoaștere. Ca și în cazul istoriei, presupun despre 
„cunoaștere” a fi justificată nu atât prin relația sa cu adevărul, cât 
prin statutul său subiectiv și social de convingere justificabilă. În 
condițiile unei societăți scriptografice, în care chiar și cunoștințe-
le scrise sunt copiate exclusiv de mână, aceste cunoștințe, care tre-
buie reproduse constant, sunt precare: sunt mereu amenințate cu 
dispariția și susceptibile la constrângeri sociale. În același timp, 
controlul cunoașterii este un instrument puternic de structurare 
a relațiilor sociale și de menținere a puterii. Disponibilitatea cu-
noștințelor despre trecut, pretenția de a le deține, este importantă 
pentru istoriografia antică. Istoriografia romană a început în cer-
cul elitei politice, al magistraților și senatorilor, și nu s-a extins 
decât lent dincolo de acesta – adesea doar către specialiștii din 
clientela conducătorilor romani din perioada republicană sau im-
perială. Destinată mai mult lecturii decât recitirii publice (care a 
existat de asemenea), ea s-a adresat unui public larg. Ca atare, era 
și literatură politică, tocmai pentru că se concentra adesea asupra 
acțiunilor generalilor și împăraților. Acest lucru a invitat însă și 
critici. Este de presupus că, la Roma, mai frecvent arse decât ope-
rele istoriografice erau doar spusele oraculare care pretindeau să 
propage o judecată divină asupra trecutului și viitorului.

1.3. Narațiunea istorică
Datele istorice pot fi prezentate în liste, precum fastele consulare 
romane, sau în statistici de istorie socială. Dar narațiunea, poves-
tea, este cea care oferă semnificație timpului. Numai istoria po-
vestită este istorie. În acest sens, epopeile istorice reprezintă mult 
mai mult istoria decât multe cronici. Dar chiar și listele rare sau 
reliefurile izolate care descriu acțiuni pot fi narate sau sunt chiar 
concepute în acest sens. În ultimele trei decenii, analizele narato-
logice au schimbat înțelegerea noastră a istoriografiei antice (și nu 
numai), atât în ceea ce privește textele și producția lor, cât și ascul-
tătorii lor – și mai ales cititorii lor. Prin urmare, nu fundamentele 
naratologiei, ci abordările ulterioare ale istoriografiei necesită o 
prezentare mai amplă. 

Vom începe cu problema funcțiilor istoriei pentru prezent, 
care rezultă din abordarea antropologică. Potrivit lui Rüsen, exis-
tă patru nevoi de orientare pentru care istoria oferă un răspuns. 
Ea face acest lucru în patru tipuri, care nu trebuie să se excludă 
reciproc într-o narațiune concretă. 



16 jörg rüpke

În primul rând, narațiunea tradițională, o narațiune care ne 
permite să înțelegem prezentul ca o continuare neîntreruptă a 
trecutului. Trecutul nu este problematic, noi pur și simplu trăim 
într-o extensie a trecutului și avem puține probleme cu noi înșine. 
Doar ne asigurăm că lucrurile sunt corecte așa cum sunt.

Al doilea tip poate fi descris ca povestire exemplară. Și aici, 
trecutul ca atare nu este problematic, dar prezentul nostru a de-
venit problematic, cel puțin în anumite privințe. Acestea sunt 
problemele concrete pentru care se caută răspunsuri din istorie. 
Abordarea în acest caz constă în atribuirea unui caracter exemplar 
anumitor evenimente din istorie, dar, spre deosebire de povestirea 
tradițională, acestea sunt reflectate într-o asemenea măsură, iar 
diferența dintre trecut și prezent este percepută ca fiind atât de 
mare, încât nu doar istoria este cea care servește drept model, ci și 
regulile derivate și generalizate din aceasta.

În al treilea nivel, al narațiunii critice, trecutul devine, de ase-
menea, problematic. Aici, caracterul de exemplu al anumitor eve-
nimente din trecut este pus sub semnul întrebării prin eliminarea 
deliberată a acestuia din evenimente. Modelul este astfel schimbat 
prin critică, degradat în caracterul său exemplar, slăbit.

Ultima formă de povestire, în al patrulea rând, ar putea fi de-
scrisă ca povestire genetică. Se povestește cum ceva nou s-a în-
tâmplat în trecut. Din acest lucru se poate extrage legitimitatea 
pentru a permite evoluții noi, dezvoltări deviante, și în prezent. 
Legitimitatea evoluției constă în schimbarea însăși. Este în natura 
oamenilor, constelațiilor și instituțiilor să se schimbe. 

În ceea ce privește perioada elenistică (în sensul cel mai larg), 
Doron Mendels a propus o tipologie detaliată a strategiilor isto-
riografice și a atitudinii societăților față de istoriografie. Se ia în 
calcul faptul că istoriografia nu este cu siguranță singura formă 
de narațiune primită, dar narațiuni ale trecutului (și mai ales ale 
propriului trecut) reprezintă o parte foarte reușită și, prin urma-
re, importantă, a domeniului. Mendels propune o distincție între 
„societățile care sunt «blocate» în trecutul lor, ca să spunem așa” 
(Sparta, Roma), „grupurile de oameni care se joacă în mod constant 
și conștient cu trecutul și care își manipulează amintirile” (intelec-
tualii greci, regii din Commagene, Cartea Jubileelor) și, în cele din 
urmă, „acele persoane, grupuri și mișcări care privesc în primul 
rând înainte și nu înapoi” (de exemplu, Cartea Macabeilor 1; 133-4). 

Pentru literatura elenistică, Mendels identifică două „mo-
duri de bază de abordare a trecutului în antichitate”: adoptarea 
generală a materialului din trecut, pe de o parte, și manipularea 
materialului din trecut și schimbarea deliberată, pe de altă parte. 
Pentru acest mod din urmă, el distinge unsprezece tipuri: 1) reum-
plerea cadrelor culturale sau cronologice acceptate din trecut; 2) 



17introducere: narațiunea istorică

utilizarea manipulativă a figurilor istorice sau 3) a timpului prin 
amestecarea trecutului cu prezentul; 4) proiectarea unei caracte-
ristici din prezent în trecut sau 5) proiectarea unui trecut asupra 
altuia; 6) mai radical, „inventarea pură a datelor din trecut” sau 
mai puțin radical 7) traducerea. Alte tipuri sunt 8) contaminarea 
unei tradiții acceptate a trecutului cu un al doilea trecut mai vechi 
sau mai recent; 9) reprezentarea întregului „trecut ca o secvență 
liniară de evenimente-cheie atent selecționate”, 10) „o abordare 
sinoptică a trecutului” pentru a combina trecuturile diferite ale 
unor societăți divizate și, în sfârșit, 11) „fragmentarea trecutului 
în spațiul public” sub formă de exemple și multe alte forme de 
relatări parțiale foarte condensate.

Relatarea lui Mendels este destinată în primul rând să arate 
limitele și rolul foarte limitat din punct de vedere statistic al is-
toriografiei în societățile antice, dintre care mișcarea rabinică a 
fost doar un exemplu. Cu toate acestea, relevanța acestui rezultat 
este limitată de faptul că el atribuie în mod implicit conceptului 
de adevăr istoric statutul de etalon meta-istoric care denunță 
majoritatea istoriografiei antice și a memoriei istorice. Însă, ade-
vărul istoric nu este pur și simplu un dat și este valabil doar în 
raport cu o anumită reprezentare. Adevărul istoric este punctul 
de referință în competiția dintre reprezentări succesive; acest 
adevăr este scopul obținerii unei reprezentări mai bune atunci 
când standardele se schimbă. 

În ceea ce privește forma și funcția, și uneori chiar și conținu-
tul, mitul și istoriografia se suprapun adesea în antichitatea ebra-
ică-greacă-romană. Tocmai acest lucru accentuează importanța 
conceptului de narațiune pentru înțelegerea istoriografiei, care nu 
descrie pur și simplu „cum a fost” (Droysen). Deși, la Roma, una 
dintre cele mai importante surse de memorie și cunoaștere istori-
ce a fost drama și nu narațiunea epică sau prozaică. Considerațiile 
lui Mendels ajută la perfecționarea abordării noastre și în alte 
privințe. În cele din urmă, el presupune că istoriografia se bazează 
în general pe un grup și pe poziția acestuia de putere. Analiza isto-
riografiei realizată de Michel de Certeau a pus în lumină procese 
diferite, chiar contradictorii, și a pus accentul pe istoric și pe în-
sușirea și modelarea istoriei de către acesta în cele trei perspective 
ale locului scriitorului (social și topografic), practicilor de scriere 
și modurilor de reprezentare a istoriei. Spațiul social în care isto-
riografia a servit comunicării nu trebuie să fie pierdut din vedere.

1.4. Caracteristici ale narațiunii
Instrumentele analitice pentru narațiune prezentate aici sunt 
preluate din încercarea criticului literar și istoricului cultural 
Albrecht Koschorke de a formula o teorie generală a narațiunii. 



18 jörg rüpke

Deși teoria sa nu este nici coerentă, nici completă, interesul său 
pentru modul de funcționare a narațiunii într-un context cultural 
caracterizat prin complexitate, hibriditate și fluiditate abordează 
multe caracteristici care nu sunt proeminente sau răspândite în 
teoria naratologică clasică. Lista sa include opt „operațiuni ele-
mentare” diferite ale narațiunii, adică strategii de producere a 
ceea ce este acceptat ca narațiune; cu toate acestea, le voi selecta 
doar pe cele care prezintă interes în contextul de față. 

•	 Reducerea narativă creează schemele. Prin omiterea deta-
liilor, simplificarea evenimentelor complexe și, în cele din 
urmă, atribuirea de nume și de caracteristici stereotipe 
obiectului real, se dezvoltă scheme narative care pot fi iden-
tificate la un nivel mai general decât povestirile individuale. 
Astfel de scheme ajută la urmărirea și memorarea poveștilor. 
Ele sporesc gradul de conectivitate al povestirii concrete și 
posibilitatea de a o raporta la alte povestiri. Transferul sche-
melor narative din Iliada și Odiseea în Eneida lui Vergiliu a 
făcut posibilă integrarea tradițiilor locale italiene. Patimile 
lui Iisus au putut servi drept model pentru martiriul lui 
Ignațiu din Antiohia sau Policarp din Smirna. 

•	 Redundanța și variația generează consens și atenție. 
Reducerea în scheme este cea care inițiază procesele de ge-
neralizare și de extindere a publicului pentru care povestea ar 
putea fi relevantă. De-diferențierea creează consens dincolo 
de granițele grupurilor și intereselor. În același timp, capaci-
tatea unei persoane de a se exprima în spațiul comunicativ al 
unei societăți depinde de propria voință și de capacitatea de a 
se distanța de astfel de generalizări narative. Experții pun sub 
semnul întrebării narațiunile generale, chiar dacă potențialul 
lor de a schimba cunoașterea colectivă este destul de limitat. 
În literatura antică, rezumatele impresionante, apărute fie în 
cadrul unor narațiuni mai ample, fie ca gen separat (epitome, 
periochae), asigurau și creau consens, până în punctul în care 
(într-o mișcare dialectică) afirmațiile legate de un grup cereau 
formulări precise pentru a fi incluse sau excluse. În Corpus 
Caesarianum, autorii individuali sunt foarte dornici să justifi-
ce poziția lui Cezar într-un astfel de sens ideologic.

•	 Diversificarea nu înseamnă de obicei că variantele sunt 
produse pur și simplu după bunul plac. Datorită istoriei lor 
și participării lor la diverse scheme, narațiunile sunt ca-
racterizate de un repertoriu de detalii care pot fi integrate 
într-o poveste concretă, inclusiv cele ciudate, frivole, sau 
cele ieșite din comun. Acest lucru se aplică în special ace-
lor narațiuni care au atins un statut canonic în antichitate, 
fie că este vorba de povestea biblică oferită de Tanah sau de 



19introducere: narațiunea istorică

De la fundarea Romei a lui Titus Livius. Comentariile antice 
târzii despre Vergiliu, ale lui Servius și Macrobius, arată po-
sibilitățile de interpretare a unui text complex și îndepărtat 
în timp. Scrisul, dacă nu este deja un mijloc de producție, 
satisface nevoia de detalii și permite transmiterea lor.  

•	 Asigurarea unei secvențe narative cu un început și un sfârșit 
este unul dintre cele mai eficiente instrumente de construire 
a conflictelor pentru a indica dreptatea obținută sau amâna-
tă. Astfel de secvențe implică legi și conțin invitații pentru 
imitarea protagoniștilor. Interacțiunea dintre ordinea ca-
drului dramaturgic și complicarea și rezolvarea conflictelor 
oferite de secvența narativă, scenele și peripețiile creează 
efectul de divertisment al narațiunilor, care încurajează 
prelungirea și repetarea lor. M-am referit deja la Evanghelii, 
la Martirologii și la alte materiale hagiografice pentru po-
sibilitatea imaginară de a urma modelele secvențelor na-
rative. Poveștile tiranicidului, cum ar fi violul, sinuciderea 
și răzbunarea pentru Lucreția care au condus la expulzarea 
ultimului rege al Romei, Tarquinius Superbus, oferă aceeași 
calitate. O încadrare atentă izolează conflictul fundamental 
sau deficitul moral și perspectiva pe care actul o oferă. 

•	 Motivația slabă sau supradeterminarea cauzală generată 
de narațiune implică ascultătorul într-o participare activă 
și încurajează apropierea de către indivizi foarte diferiți. 
Așa cum au arătat studiile cognitive, în special iritarea ge-
nerată de contexte cel puțin contraintuitive este cea care 
face povestea mai memorabilă. De obicei, narațiunea este 
motivată de atribuirea capacității de a acționa, fie actori-
lor umani, fie celor supraumani, creând o „supracoerență”. 
Explicațiile reușite (și subversive) variază foarte mult de la 
cultură la cultură. Pentru Antichitate, trebuie reamintită 
întreaga gamă de narațiuni etiologice. Plauzibilitatea unei 
combinații ciudate de elemente în ritualul sau topografia 
contemporană este „explicată” prin încadrarea în scenariu. 
Cu toate acestea, în perioadele elenistică și romană, la poeți 
precum Callimachus sau Ovidiu, etiologia poate căpăta un 
caracter ludic. Uneori, mai multe etiologii subliniază distan-
ța autorului față de narațiunile sale (sau uneori doar față de 
argumentele sale). Prodigiile sau omina în general constituie 
un instrument puternic de supradeterminare a narațiunilor, 
fără a sublinia în toate cazurile istoricitatea. În istoriografia 
romană, chiar și narațiunile istorice analitice ale lui Tacitus 
sau cele factuale ale lui Cezar conțin astfel de elemente.

•	 Deși nu este neapărat prezent în povestea narată (ceea ce ar 
fi homo- sau intra-diegetic) sau nu este nici măcar în mod 



20 jörg rüpke

explicit prezent în narațiune (ceea ce ar fi cel puțin hetero- 
sau extra-diegetic), naratorul sau, mai precis, poziția narato-
rului are o mare importanță pentru recepția textului narat. 
Un narator care narează la persoana întâi pare să fie un ga-
rant al autenticității, dar poate fi atacat ca reprezentând un 
punct de vedere particular. În schimb, naratorul omniscient 
și impersonal pare să producă un adevăr nefiltrat, fără vâr-
stă sau origine, în special atunci când povestește scene la 
care niciun narator uman nu ar fi putut fi martor. Punctul 
său de vedere și stilul său narativ ar include sau exclude des-
tinatarii, ar determina cine reprezintă „noi” și ce sau cine 
reprezintă „binele”. Opozițiile asimetrice precum ‚eleni’ și 
‚barbari’ nu ne permit să decidem în favoarea Celuilalt, care 
este descris ca fiind omogen și clar delimitat, creând imagi-
nea în oglindă a unui omogenități interne în cadrul grupului 
„noi” și suprimând diferențele interne. Evident, acestea sunt 
consecințe foarte diferite ale poziționării naratorului. Gama 
de manifestare a prezenței naratorului este enormă. Modul 
în care Sallustius se impune cititorilor săi diferă semnifica-
tiv de observatorul conștient de sine Hirtius în continuarea 
Comentariilor lui Cezar sau de naratorul complet implicit al 
Evangheliei după Marcu, care se limitează la rezumate și 
explicații ocazionale. 

•	 În cele din urmă, narațiunea este o strategie de stimulare 
afectivă și de implicare în dinamica socială a unui grup, de 
implicare în diversitatea unei culturi policentrice sub forma 
unui joc, dar și sub forma unei comunicări care transcende 
limitele unei situații date. După cum observă Koschorke, 
tocmai posibilitatea de a participa doar parțial la o narațiu-
ne este cea care permite formarea unor grupuri mari. Pentru 
formarea unor grupuri mai mari de „eleniști” și „creștini” 
în secolul al IV-lea, această flexibilitate oferită de canoanele 
diferite (acum și pentru o perioadă îndelungată) a avut o im-
portanță deosebită. 

Cititorii narațiunilor istorice antice nu reprezentau lumea întreagă, 
ci un număr mic de persoane din rețele dispersate geografic, mai 
degrabă decât grupuri localizate. Rareori avem dovezi explicite ale 
acestor cititori. Trebuie mai degrabă să cercetăm textele însele pen-
tru a le găsi cititorii impliciți și intenționați sau textele și contextele 
pentru a le găsi „cititorii integrați” sau „cititorii conectați” (Rüpke).

Cercetând un text tradițional în izolare oferă o perspectivă 
adesea înșelătoare. Acesta este în sine o relatare a unei povești și, 
de asemenea, o invitație spre o relatare viitoare. În mod similar, o 
scrisoare nu este doar narațiunea unei povești către un destinatar 
îndepărtat, ci poate fi, în multe cazuri, și o invitație spre repoves-



21introducere: narațiunea istorică

tire. Astfel, un text este implicat în construcția și deconstrucția 
schemelor, precum și în menținerea cunoștințelor vechi sau în 
crearea unora noi.

Formarea unei rețele depinde atât de consensul pe baza căruia 
se poate construi utilizarea schemelor și a tradițiilor comune, cât 
și de delimitarea contextelor relevante pentru noi și pentru tre-
cutul textului. Un astfel de „noi” nu este pur și simplu dat, ci este 
menținut și creat prin comunicare constantă. Gradul de explici-
tate și exclusivitate poate varia foarte mult în funcție de alegerea 
temei, de autodefinirea naratorului implicit sau explicit, de alege-
rea convenției literare (genul literar în sine este un mod de a vorbi 
legat de un anumit context social) sau de judecățile date. Cititorul 
implicit al fabulei este definit mai puțin strict decât cititorul im-
plicit al unei narațiuni istorice. Istoria îndelungată și răspândirea 
largă a fabulelor sunt o dovadă în acest sens.

Cum ar putea crește credibilitatea unui text într-un astfel de 
context? Elementele incomode, anume cele cel puțin contraintuiti-
ve, sporesc memorabilitatea, dacă nu credibilitatea unei narațiuni, 
după cum s-a explicat mai sus. Posibilitățile autorilor de a-și auten-
tifica poveștile sunt limitate. Determinarea coerenței unui text este, 
de asemenea, parte a procesului de negociere a coerenței culturii. 
Conceptul de „cultură” folosit în argumentația mea nu cuprinde un 
sistem fix de norme și cunoștințe în raportul cu care o narațiune ar 
putea fi măsurată. În schimb, narațiunea interacționează cu un dis-
curs anterior privind normele și cunoștințele și reproduce, modifică 
sau tulbură pozițiile consensuale, hegemonice sau contradictorii 
anterioare. Prin urmare, strategiile de autentificare pot fi observate, 
dar eficacitatea lor este dificil de evaluat. Referințele extra-textu-
ale consolidează verificabilitatea și probabilitatea unei narațiuni, 
însă plauzibilitatea unei narațiuni care se pretinde a fi istorică se 
realizează prin coerența internă a poveștii relatate, precum și prin 
coerența sa externă în legătură cu cunoștințele generale și cu ma-
rile narațiuni. Prin urmare, atribuirea numelui corect al unui autor, 
ortonimul, nu este o strategie necesară și nici o strategie neapărat 
eficientă. Atribuirea textului unui alt autor sau chiar unui autor 
fictiv, pseudo-epigraful și pseudonimul, sunt strategii mimetice 
importante care atestă autoritatea formei și a conținutului narați-
unii mai degrabă decât autoritatea personală a autorului. Imaginile 
paternității și normele care reglementează paternitatea sunt, de 
asemenea, legate de schimbarea rețelelor de oameni și a vremurilor.

1.5. Istoriografia și alternativele sale
Cum și unde a fost povestită istoria în antichitatea romană și 
cum s-au reunit destinatarii ei? Istoriografia, în cel mai restrâns 
sens, nu a existat în toate locurile unde istoria a fost povestită. În 



22 jörg rüpke

Antichitate, de exemplu, principalul concurent în relatarea istoriei 
(sau istoriilor) și, prin urmare, principalul concurent al istoriogra-
fiei este drama, în special sub forma tragediei. Dintre exemplele 
de piese de teatru grecești care ni s-au păstrat și care conțin ma-
terial clar istoric se numără Perșii lui Eschil, care tratează victoria 
grecilor asupra perșilor la Salamina. În epoca romană, există un 
întreg grup de texte cunoscute sub numele de fabulae praetextae, 
care tratează materiale istorice din trecutul roman. Termenul prae-
texta este derivat din toga praetexta. Această „togă prețesută” este 
o togă cu o dungă purpurie; funcționarii publici romani le purtau. 
Acestea sunt drame care a) vorbesc despre romani și b) sunt plasa-
te la nivel politic și nu au loc într-un mediu social inferior, precum 
comediile. Deși nu s-au păstrat texte integrale din perioada repu-
blicană, s-au transmis însă titluri individuale: Ambracia de poetul 
Ennius, o dramă despre cucerirea unui oraș grecesc la începutul 
secolului al II-lea î.Hr.; Decius, o dramă de Accius, spune povestea 
unui general roman care s-a sinucis în luptă la începutul secolului 
al III-lea î.Hr. Apoi există singura praetexta care s-a păstrat, datată 
din perioada neroniană sau puțin după perioada neroniană, prae-
texta Octavia, care spune povestea conflictului dintre Nero și soția 
și sora sa vitregă Octavia.

Majoritatea dramaturgilor abordează materiale mitice. Dar 
cum a fost definită relația dintre mit și istoriografie? Un mit este 
o poveste, o narațiune, pur și simplu o „enunțare”. Conceptul gre-
cesc de istorie a caracterizat mai întâi recepția latină și apoi cea 
modernă a cuvântului. La ce se gândeau acești scriitori și gândi-
tori din secolele al V-lea și al IV-lea? În Poetica sa, Aristotel se 
gândea pur și simplu la conținutul, la intriga unor astfel de po-
vestiri. Herodot și Tucidide, părinții istoriografiei europene, au 
restrâns termenul pentru a distinge propria lor scriere de scrierea 
miturilor. „Mit” și „istorie” au devenit termeni opuși. Mitul nu era 
încă un basm, ci o poveste a cărei veridicitate istorică nu putea fi 
verificată. Atunci când lipseau alte informații, oamenii se puteau 
referi la astfel de povești, dar evitau să afirme că lucrurile s-ar fi 
petrecut într-adevăr așa. 

Platon a urmat o linie diferită. El a contrastat „mitul” cu „lo-
gosul”. Acest contrast poate părea și mai tranșant astăzi decât era 
atunci. Un „logos” sau mai multe „logoi” erau inițial, de asemenea, 
afirmații, reprezentări, în unele cazuri chiar povești. Acest lucru 
se putea referi și la zei sau la lucruri religioase, cum ar fi semni-
ficația ritualurilor. Dar și aici, ca și în cazul istoricilor, a existat 
un grup de interese care a căutat să își redefinească propriile ac-
tivități cu ajutorul acestui termen. Pentru filosofia presocratică, 
logos devenise deja un cuvânt-cheie pentru argumentare, pentru 
un argument rațional. Dacă voiai să dispuți miturile, pe de altă 



23introducere: narațiunea istorică

parte, trebuia să le interpretezi. În caz contrar, acestea erau sim-
ple povești fără niciun conținut de adevăr verificabil rațional. Unii 
autori de manuale oratorice din perioada ulterioară au mers chiar 
mai departe și au asociat neverificabilul cu improbabilul. Miturile 
erau, prin urmare, povești necredibile.  

Cu toate acestea, ele au fost răspândite. Înțelegerea noastră 
a mitului trebuie să se bazeze pe această răspândire prin poves-
tire. Miturile sunt povești tradiționale. Acestea au fost povestite 
și repovestite deoarece aveau sens atât pentru povestitor, cât și 
pentru ascultător. Caracteristicile „semnificativ” și „narativ” ne 
permit să înțelegem narațiunile din multe culturi – în special în 
culturile care nu cunosc cuvântul „mit” – ca fiind „mituri” și care 
astfel le fac comparabile între ele. Elementele se referă unul la ce-
lălalt: semnificația conduce la repetiție, la transmiterea narațiunii. 
Narațiunea tradițională, adică familiară, poate fi folosită pentru 
a ilustra în mod repetat fapte noi sau pentru a ilumina probleme. 
Ea este încărcată de semnificație. În societățile fără limbaj scris 
sau cu limbaj scris limitat, aceasta este o condiție prealabilă pen-
tru supraviețuirea narațiunilor. Cu toate acestea, dacă scrisul este 
disponibil nu numai pentru relatări și liste de regi, ci și pentru mi-
turi, pot supraviețui chiar și narațiunile care și-au pierdut sensul 
actual sau care au fost semnificative doar pentru câțiva destinatari 
originali. Cititorii de mai târziu s-au confruntat atunci cu sarcina 
de a descifra vechile semnificații sau de a inventa unele noi.

Acest lucru atrage atenția asupra conținutului. Aproape orice 
poate deveni subiect al poveștilor mitice. O trecere în revistă a 
miturilor grecești relevă o serie de puncte centrale. Crearea lumii 
(cosmogonia) și a zeilor (teogonia) a reprezentat unul dintre aces-
tea. Textele de care dispunem pe această temă sunt foarte dife-
rite în caracter. Spre sfârșitul secolului al VIII-lea sau începutul 
secolului al VII-lea î.Hr., Hesiod a încercat să creeze un sistem. 
Acesta era pe cât de complex, pe atât de vag. Acest lucru a lăsat 
loc pentru alte concepții care puteau servi unor scopuri diferite, 
inclusiv problema modului în care oamenii ar fi putut deveni și ei 
zei. În comparație cu miturile orientale antice ale creației, imagi-
nația miturilor grecești a rămas mult timp într-un cadru destul de 
limitat. Textele filosofice au avut apoi tendința de a umple acest 
gol, meditând asupra creării lumii doar din foc sau din patru ele-
mente, din atomi sau din mintea divină.

Nici biografiile zeilor nu joacă un rol major. Relațiile și locu-
rile de naștere erau importante. Patriotismul local a jucat un rol 
important aici. Filosofii antici râdeau de multitudinea locurilor de 
naștere a lui Zeus; faptul că cretanii puteau arăta nu numai peștera 
nașterii, ci și mormântul, era iritant pentru cei care duceau con-
ceptul de „nemuritor” la concluzia sa logică. 



24 jörg rüpke

Cea mai mare parte a miturilor grecești s-a concentrat pe pe-
rioada Războiului Troian și a generațiilor imediat anterioare aces-
tuia – într-o cronologie neclară. Intervenția zeilor în lumea oame-
nilor și ascensiunea oamenilor în lumea zeilor au fost principalele 
puncte de interes. Evenimente războinice majore, precum marșul 
celor Șapte împotriva Tebei sau campania de zece ani a aheilor 
împotriva troienilor, au oferit spațiu pentru o multitudine de ac-
tori și povești. Ca o mobilizare a întregii peninsule grecești, aceste 
mituri au făcut posibilă integrarea diferitelor locuri și triburi, pre-
cum și a numeroșilor zei și zeițe, în povești, coordonându-le astfel. 

Miturile fondatoare ale orașelor, cum ar fi mitul lui Telefus 
pentru Pergam (cu reprezentarea sa monumentală pe altarul din 
Pergam) formau un alt strat. Acestea erau legate de celelalte cer-
curi narative prin intermediul zeilor și eroilor implicați, dar vizau 
în primul rând locul individual și îi ajutau pe locuitorii acestuia să 
ocupe un loc demn în lumea greacă. Așa cum miturile lumii elene, 
formată din nenumărate orașe („poleis”), dar care împărtășeau o 
singură limbă, multe tradiții narative și festivaluri mari – precum 
Jocurile Olimpice – erau diferite de miturile vechilor imperii ori-
entale (și orașe-stat), subiectele miturilor romane erau diferite de 
cele grecești. Ele se concentrează mult mai mult decât acestea din 
urmă asupra istoriei și preistoriei imediate a orașului Roma și a 
regiunii Latium. 

Organizațiile politice ale Romei și Greciei nu dețineau însă 
monopolul asupra producției de mituri. Din ce în ce mai multe 
grupuri religioase au apărut, aducând cu ele și producând noi 
mituri: evreii, cu o lume narativă fixată în scris de mult timp; 
adepții zeiței Isis, care au importat texte din Egiptul faraonilor și 
al Ptolemeilor perioadei elenistice și le-au repovestit; adepții lui 
Mithras, cu povești care combinau motivele persane cu specula-
țiile filosofice; creștinii, care au spus poveștile unui iudeu recent 
executat din Siria-Palestina și, având în minte acest model, au re-
latat în mod constant noi povești despre cei persecutați, aproape 
din propriul lor prezent. 

Atunci când miturile pot fi localizate atât de aproape de prezent, 
o distincție simplă, dar comună, devine învechită. Mitul nu este pur 
și simplu preistoria intangibilă sau preistorie. Dar unde ar trebui să 
tragem linie și cum determinăm relația dintre mit și istorie? Pentru 
greci, sfârșitul timpului mitic nu este o caracteristică internă a mi-
turilor. Limita este determinată din exterior: până unde reușește 
să se întoarcă noua formă de reflecție umană asupra trecutului, și 
anume istoriografia? Războiul Troian, a cărui istoricitate era dinco-
lo de orice îndoială în antichitate, formează în cele din urmă linia 
de demarcație. Herodot l-a plasat cu opt secole înainte de epoca sa, 
adică la mijlocul secolului al XIII-lea î.Hr., în timp ce Eratostene, 



25introducere: narațiunea istorică

un cercetător din secolul al III-lea î.Hr., l-a datat la 1184/3 – același 
Eratostene care a asigurat și cronologia olimpiadelor. 

Evident, alegerea acestei date este arbitrară, determinată nu în 
ultimul rând de dorința de a trata prezența și dominația greacă pe 
coasta Asiei Mici ca pe un fapt istoric. De fapt, documentele dispo-
nibile nu ofereau aproape nicio posibilitate de a face o punte între 
„secolele întunecate” și formarea și expansiunea rapidă a orașelor 
grecești începând cu secolul al VIII-lea î.Hr.; doar arheologia și 
lingvistica modernă știu mai multe despre gradul de continuitate 
existentă. Teoria formulată de Hesiod, conform căreia marile bătălii 
din Războiul Troian au marcat sfârșitul Epocii Eroilor, este, de ase-
menea, în favoarea alegerii acestei datări. Pentru miturile grecești, 
evenimentele premergătoare Războiului Troian joacă un rol central, 
unde oameni, eroi și zei acționează în strânsă legătură unii cu alții. 

Schema cronologică nu poate fi aplicată miturilor romane. 
Acolo unde putem vedea cronologii romane începând cu secolul 
al II-lea î.Hr., acestea presupun întotdeauna cronologii grecești 
premergătoare. Datarea fondării Romei se bazează pe căderea 
Troiei și, prin urmare, este o dată a istoriei grecești. Acest lucru 
nu joacă niciun rol în separarea mitologiei de istorie; în timp ce la 
sfârșitul secolului I î.Hr. istoricul augustan Titus Livius își expri-
ma scepticismul cu privire la poveștile de întemeiere a orașelor, 
contemporanul său grec Dionisius din Halicarnas, care a scris și 
el la Roma, dezvolta această perioadă în detaliu. Câteva secole mai 
târziu, istoricii iudeo-creștini au reușit să traseze o cronologie is-
torică a lumii până la Avraam sau chiar până la creație. Cu toate 
acestea, toate aceste cronologii au un lucru în comun: ele socotesc 
un timp foarte scurt până la crearea lumii, cu câteva milenii îna-
inte de epoca noastră. Acest lucru le deosebește în mod clar de 
perioadele de timp enorme ale concepțiilor asiatice ale istoriei.

Diferența dintre mit și istorie în lumea antică nu este una de 
principiu, ci una de grad. Pentru unii istorici, perioada mitică a 
precedat-o pe cea istorică și nu există nicio certitudine cu privire 
la prima. În introducerea lucrării sale, Titus Livius distinge peri-
oada în care Roma nici măcar nu era imaginabilă și preistoria ime-
diată a Romei de istoria reală a orașului. Dar este doar o problemă 
de tradiție faptul că pentru aceste perioade există mai degrabă 
ficțiuni decât documente. De asemenea, pentru perioada istorică 
timpurie a orașului, trebuie acceptat faptul că acesta câștigă în 
măreție prin includerea zeilor. 

Dar problema este mai profundă. Chiar dacă istoriografia ro-
mană ar accepta narațiunile tradiționale despre perioada de după 
întemeierea orașului ca fiind istorice (și le-am urma până la înce-
putul secolului al XIX-lea), istoriografia critică ar ajunge cu greu 
dincolo de sfârșitul secolului al IV-lea î.Hr. O mare parte din ceea 



26 jörg rüpke

ce se spune despre perioada dintre data de întemeiere calculată ul-
terior, 753 î.Hr., și începutul înregistrărilor și protocoalelor scrise 
de la sfârșitul secolului al IV-lea î.Hr., este ficțiune. Tocmai epi-
soade din această perioadă sunt citate de oratorii romani, atât în 
adunarea populară, cât și la tribunal. Tocmai episoade din această 
epocă alcătuiesc imaginea de sine a ceea ce înseamnă să fii roman. 
Și tocmai episoadele din această epocă ilustrează funcționarea 
fundamentală a republicilor romane succesive – cu greu se poate 
vorbi despre o republică având în vedere multiplele și masivele 
răsturnări constituționale.

Miturile și istoriografia clasică împărtășesc în primul rând 
caracteristica de a fi narative. Narațiunile reunesc oameni și eve-
nimente, permițând evenimentelor să apară din acțiunile oame-
nilor. Narațiunea creează timp, creează o secvență de acțiuni și 
evenimente care disting între înainte și după. De regulă, miturile 
și istoriografia nu spun povești din perspectiva unei narațiuni la 
persoana întâi. Naratorul omniscient știe ce îi aduce împreună pe 
diferiții actori și se situează deasupra lucrurilor. Acest lucru creea-
ză distanță și autoritate. Naratorul istoric dorește și el să spună o 
poveste lină, una credibilă și frumoasă. El inventează discursuri așa 
cum ar fi putut fi rostite. Doar rareori discută alternative – dar la fel 
fac și povestitorii critici de mituri, precum Callimachus și Ovidiu. 
Doar istoriografia episcopului Eusebiu citează și discută pe larg 
documente și identitatea autorilor scrisorilor. Așadar, o diferență 
rămâne înainte de toate: istoriografia recunoaște semnele prevesti-
toare, dar oamenii trebuie să acționeze pentru ei înșiși. Niciun zeu 
nu poate face asta pentru ei. În mit, zeii sunt cei care acționează.

Rezumatul istoricului Tucidide despre Războiul Troian din 
prima carte a Războiului Peloponesiac arată cât de fragile sunt lini-
ile de demarcație. Istoricitatea războiului și a protagoniștilor săi 
nu este pusă la îndoială. Reflecția critică asupra cauzelor proba-
bile este marca acestui istoric. Contrar relatării lui Homer despre 
lider, el scrie că rolul lui Agamemnon de comandant al armatei 
poate fi explicat prin poziția sa de putere. Angajamentul celorlalți 
pretendenți pentru Elena printr-un jurământ nu a fost decisiv. 
Ceilalți s-au alăturat de frica acestei puteri. Faptul că Troia a putut 
să se apere timp de zece ani poate fi explicat prin problemele de 
finanțare a războiului. Armatele trimise ar fi trebuit să fie mici 
pentru a putea să se hrănească pe scena de război; o parte conside-
rabilă era apoi implicată acolo în activitatea agricolă și în raidurile 
de jaf. Troienii s-au descurcat cu cei rămași sub arme pentru o 
lungă perioadă de timp!

Dar cum ar putea fi încorporate astfel de evenimente într-o 
cronologie cuprinzătoare? Desigur, Părinții Bisericii au fost ca-
pabili să dateze creația, deși cu date diferite, între mileniile IV 



27introducere: narațiunea istorică

și VI î.Hr. Metoda folosită pentru a ajunge la astfel de date a fost 
în principal calculul generațiilor: se observau diferitele relații 
de familie (bunici-părinți-copii) din narațiuni și apoi se stabilea 
o generație la 20, 25, 33, 40 de ani; în cazuri individuale, existau 
în Biblie referințe la vârste mult mai mari, indicând importanța 
și valoarea morală a unor persoane individuale. Genealogiile au 
fost una dintre primele preocupări ale istoriografiei în Grecia, 
precum și în Orientul Apropiat antic, pentru dezvoltarea primelor 
perioade de timp, cu ajutorul cărora se putea crea apoi o tranzi-
ție fără întreruperi de la timpul mitic la cel istoric. Acești teologi 
care lucrau sistematic – adesea figuri divine care trebuiau legate 
între ele, cel puțin semizei sau persoane divinizate, eroii – au fost 
importanți pentru scrierea istoriei și nu pot fi separați de istorici, 
cel puțin la început.

Trebuie remarcat faptul că istoriografia antică se ocupă și de 
perioada mitică. Poate că cea mai bună abordare nu este să ne scu-
fundăm în dificultăți de definire, ci să alegem abordarea pragma-
tică, ținând cont de faptul că problema începutului apare în toată 
istoriografia (poate cu excepția istoriei contemporane). Această 
problemă apare mai ales atunci când se dorește a se scrie întrea-
ga istorie a unei culturi sau chiar istoria universală. Istoriografia 
romană timpurie, în special, a fost obsedată de această legătură 
cu rețeaua cronologică a cronologiei greco-elenistice a istoriei 
mediteraneene și de conexiunile sale în mișcarea individuală sau 
a unor întregi grupuri de oameni. Istoriografia a început aici cu 
un timp mitic, dar a continuat până în prezent. Au existat drame 
despre Romulus, dar nu și monografii istorice ale perioadei regale. 
Au existat, totuși, biografii antice despre Romulus. Aici este mai 
puțin subiectul cel care separă mitul de istoriografie, cât gestul 
critic: unul tinde să mintă în ochii celuilalt.

În plus, istoriografia s-a putut elibera de convențiile literare 
ale dramei. Ea nu mai trebuia să prezinte textul în conformitate cu 
legile metrice, nu mai era strictă în cadrul domeniului de aplicare 
sau în numărul de protagoniști, în unitatea de timp și de loc, toate 
aceste lucruri care ar fi importante pentru un spectacol de teatru, 
nu mai aveau aceeași importanță. 

Cu toate acestea, dezavantajele asociate acestui lucru sunt, de 
asemenea, evidente. Drama era pusă în scenă într-un cadru festiv, 
iar sala era probabil complet plină. Istoricul trebuia mai întâi să 
își găsească publicul. Nevoia largă socială de orientare, viziunea 
largă asupra istoriei au fost determinate în antichitate de teatru și 
de mijloace vizuale, statui și reliefuri. 

Ocazional, istoricul care nu dorea să fie dramaturg putea să 
dea materialului forma unei epopei istorice, adică să scrie un 
poem în hexametri și deci să prezinte istoria într-o formă poetică. 



28 jörg rüpke

Acest lucru dădea ansamblului o formă solemnă și demnitate. Spre 
deosebire de drame, forma epică permitea o organizare mai bună 
și mai flexibilă a materialului și făcea mult mai ușoară recitarea 
unui poem la banchete decât ținerea unui discurs în proză. Până 
în antichitatea târzie – și acest lucru a continuat adesea în tradi-
țiile curtenești din Evul Mediu – istoria era prezentată sub formă 
de epopee, chiar și atunci când se referea la istoria contemporană 
foarte specifică, cum ar fi campaniile militare. Consulul sau împă-
ratul în exercițiu putea fi flatat și mai mult cu un astfel de poem 
despre cea mai recentă campanie a sa.

Cel mai timpuriu fragment de scriere istorică romană care 
s-a păstrat este o epopee istorică. Acesta este Războiul punic al lui 
Naevius din secolul al III-lea î.Hr. Lucrarea în proză a lui Fabius 
Pictor este posibil să îi fi urmat, dar aceasta a fost scrisă în grea-
că. Numeroasele cărți de tip annales în hexametru au urmat în 
latină. Avantajul prozei constă în libertatea sa lingvistică și în 
efortul redus de a nu fi legat de metru. Spre deosebire de poe-
mul epic, cu seria sa lungă de texte care datează de la Homer, 
istoriografia nu era un gen literar fix; nu existau convenții de 
gen fixe. În consecință, în filologia antică, studiul antic al lite-
raturii, nu existau teorii explicite cu privire la forma literară a 
istoriei. Istoria a fost și este un gen deschis. Este un text extensiv 
în proză care, datorită acestor caracteristici (sau prin lipsa de ca-
racteristici), se aproprie, de asemenea, de alte tipuri de literatură 
specializată, fie că este vorba de medicină, arhitectură și altele 
similare, dar mai ales de etnografie și de literatura de călătorie, 
iar acest lucru este legat și de originea sa.

Herodot, care este în general considerat părintele istoriografi-
ei, cel puțin în lumea greacă, a fost cu siguranță la fel de mult un 
etnograf precum și istoric, descriind popoare străine, dar înfăți-
șând și istoria. Și această etnografie a rămas un element important 
al istoriografiei de-a lungul antichității. Istoriografia și etnografia 
sunt într-adevăr foarte asemănătoare. Ambele transmit experiențe 
ale alterității, experiențe ale străinătății, dar reprezintă tipuri di-
ferite de fascinație. Pe de o parte, există fascinația de a avea de-a 
face cu ceva străin în sens spațial, ceva exotic, iar pe de altă parte, 
fascinația cu ceva străin în sens temporal. Aceasta din urmă, însă, 
este slăbită de faptul că, de obicei, nu este prezentată istoria străi-
nă a popoarelor străine, ci mai degrabă istoria propriei societăți și 
culturi, care este familiară din multe medii diferite.

Mai mult, ambele au valoare de divertisment prin această 
preocupare pentru străin, pentru exotic. Ele se pot deosebi de ex-
periențele opresive, neplăcute ale prezentului și le pot compensa 
permițându-ne să experimentăm un exotism spațial sau tempo-
ral, călătoria sau călătoria în timp. Aceasta este, de asemenea, o 



29introducere: narațiunea istorică

problemă persistentă a istoriografiei antice: ce rol joacă această 
funcție de divertisment? În ce măsură au simțit cititorii unor ast-
fel de opere nevoia de a evada din prezent, pe care îl percepeau ca 
fiind negativ? Istoriografia romană și reflecțiile sale antice au fost 
lipsite de ambiguitate aici: delectare, „a încânta”, este unul dintre 
scopurile principale. 

Cuvântul-cheie „divertisment” se referă la un al patrulea con-
curent, și anume romanul din antichitate. Romanul antic urma 
tipare istoriografice. Titlurile unor astfel de romane antice sunt 
adesea titluri care ar putea fi date la fel de ușor scrierilor etnogra-
fice: Aigyptiaka, Babylonika – lumi exotice sunt vehiculate chiar din 
titlu și apoi prezentate de obicei într-o narațiune istorică care se 
întinde pe un arc lung de timp. Principala diferență, însă, este că 
romanul antic urmează tipare fixe, urmând aproape întotdeauna 
destinul a doi îndrăgostiți care se întâlnesc, sunt apoi separați și 
încearcă să se reunească din nou și din nou – ceea ce cumva eșu-
ează întotdeauna în ultimul moment, până când are succes chiar 
la sfârșit, după multe cărți ale romanului. Acesta este un model 
stereotip fix de intrigă. Prin urmare, este foarte ușor să se facă 
distincția între istorie, etnografie și roman. Câteodată însă, de 
exemplu vorbind despre Antoniu și Cleopatra, poate fi dificil să 
se facă o distincție clară între cele două genuri deoarece, în ceea 
ce privește poziționarea autorului, romancierul din antichitate 
încearcă să se prezinte și ca istoric. În acest scop, el se referă la 
surse, citează martori și încearcă să dea credibilitate poveștii prin 
intermediul documentelor (pe atunci fictive).

Există, de asemenea, cazuri-limită în care linia de demarcație 
nu mai poate fi trasată cu certitudine. Exemple în acest sens sunt 
romanele despre Troia antică, pe de o parte, și biografiile fictive, pe 
de altă parte. Acestea sunt două domenii în care autorii se prezintă 
adesea sub pseudonim, adică autorii reali se asociază cu autorități 
mai vechi pentru a se autentifica. Aceste texte sunt apoi tratate ca 
spusele unor „contemporani” ai unor evenimente îndepărtate sau 
dictate înspre scriere și sunt presupuse a fi texte care au fost găsite 
abia secole mai târziu ca așa-numitele apocrife, „descoperite”.

1.6. Realitate și ficțiune
Prin urmare, întrebarea care ar trebui pusă se referă la rolul ficți-
unii în istoriografie, într-un dublu sens. Pe de o parte, întrebarea: 
ce rol joacă ficțiunea în cadrul istoriografiei sau există elemente 
fictive într-un text istoric? Iar pe de altă parte, întrebarea privind 
alternativele ficționale ale istoriografiei: ce poate îndeplini ace-
eași funcție de creare a semnificației ca istoriografia?

Primul punct poate fi explicat cu ajutorul a două exemple. 
Ne-am putea imagina următoarea afirmație: Cezar a fost asasinat 



30 jörg rüpke

în anul 44 î.Hr. de către Marcus Iunius Brutus, praetor urbanus, 
Gaius Cassius Longinus, praetor peregrinus, și de către alți senatori; 
ucigașii săi nu voiau să realizeze că forma tradițională de guver-
nământ nu mai era potrivită pentru un imperiu mondial. Există 
mai multe ficțiuni în această afirmație. În primul rând, ficțiunea 
conform căreia evenimentul a fost descris pe deplin în limitele 
sale temporale. Oraș-stat – imperiu mondial sunt lucrurile deci-
sive care să interpreteze evenimentul în acest orizont temporal. 
Sau ficțiunea conform căreia toate grupurile implicate, și anume 
ucigașii din jurul lui Cezar, populația orașului Roma, soldații și 
legionarii, au fost numite în întregime. Puteți vedea că și un fapt 
atât de simplu conține un anumit grad de ficțiune.

Dar acest exemplu se poate extinde asupra unei ficțiuni reale. 
Dacă vizualizați asasinarea lui Cezar, atunci tradiția frazei „Și tu, 
fiul meu Brutus” joacă un rol important. Cezar se apără împotriva 
asasinilor. Apoi îl vede pe Brutus, cu care are o relație deosebit de 
apropiată, iar Brutus ridică și el cuțitul. Cezar se abține atunci să 
se mai apere, își acoperă capul și se lasă înjunghiat. Istoricitatea 
propoziției „Și tu, fiul meu Brutus” este mai mult decât îndoiel-
nică. Cu toate acestea, un astfel de element poate oferi acestui 
eveniment o dimensiune suplimentară – perspectiva relațiilor 
personale din clasa superioară și resemnarea lui Cezar, de exem-
plu. Tragedia întregului asasinat, care ulterior nu face decât să 
permită înlocuirea unui dictator cu altul, poate fi deci rezumată 
printr-o scenă din Senat, care poate fi și foarte ușor de vizualizat. 
Vivacitatea care rezultă dintr-o astfel de focalizare este esențială 
pentru istoriografii antici precum Tacitus.

Întreaga scenă este mai mult o dramă decât un text în proză, 
după cum se poate observa deja din alegerea cuvintelor. Cu toate 
acestea, o astfel de scenă are o funcție extrem de importantă chiar 
și într-un text în proză: să clarifice sensul istoriei. Prin urmare, 
se pune întrebarea dacă o istoriografie care renunță la astfel de 
ficțiuni poate fi eficientă.

Pentru istoricii antici, această întrebare a apărut mai ales în 
legătură cu discursurile și a primit un răspuns afirmativ. Pentru a 
caracteriza o persoană sau o situație, este legitim ca cineva să țină 
un discurs așa cum l-ar fi ținut, nu așa cum a fost ținut în realitate. 
Acest mod ne apropie din nou de tehnicile textelor de ficțiune, în 
care o caracterizare a persoanelor nu este trasată prin descriere, 
ci prin dialog și discurs. O caracterizare indirectă este creată prin 
ceea ce oamenii au de spus. În acest fel, istoria – așa cum se arată 
în definiția lui Rüsen – poate prelua și caracterul de experiență. 
Aceste elemente ficționale fac posibilă nu doar simpla acceptare 
și tratare a trecutului ca dată, ci și înțelegerea lui ca o experiență 
din trecut. Acest lucru, la rândul său, ridică crearea de semnificații 



31introducere: narațiunea istorică

la un nivel mult mai înalt, ceea ce este posibil doar într-o măsură 
limitată în cazul unei simple liste de evenimente – ca în exemplul 
privitor la Cezar menționat la început. 

Un scurt comentariu cu privire la al doilea nivel al ficționalită-
ții: este de la sine înțeles că istoriografia nu este singurul gen care 
oferă sens. Romanul era deja o alternativă. Cel mai mare concu-
rent, un concurent net superior, puternic, este cu siguranță religia, 
ale cărei texte lucrează cu afirmații și zei și care sunt aspecte neve-
rificabile din punct de vedere empiric; astfel, textele religioase se 
pot sistematiza și raporta la problemele din prezent mult mai ușor 
decât o poate face istoriografia, care trebuie să recombine laborios 
datele acceptate. În comparație cu religia, istoriografia nu trebuie 
să rezolve toate problemele de atribuire a semnificației cu care se 
confruntă o societate.

Factualul, autenticul, sau ceea ce considerăm a fi autentic, are 
și o funcție de atracție foarte specifică, dar și putere de persuasi-
une: „Așa pot fi oamenii cu adevărat”, spre deosebire de „Așa ar 
putea fi”. Ceea ce este „evident” se referă la o experiență generică. 
Ei sunt oameni la fel ca noi, ar putea fi soldați de aici și ar putea 
fi copii de aici. Astfel este mult mai ușor să stabilim o legătură 
cu propria noastră experiență decât dacă totul ar rămâne în do-
meniul ficțiunii, unde ficționalizarea poate fi atât de bună, poate 
merge atât de departe, încât diferența nu ar fi la o primă vedere 
deloc vizibilă pentru destinatar. Ceea ce distinge istoriografia de 
alte forme, inclusiv forme pline de semnificații, ale narațiunii, este 
faptul că ar trebui să fie verificabilă în trei privințe:

Cerințe de verificabilitate

empirică                     normativă
\                                     /

medierea
narativă

Primul pol al verificabilității sau primul colț al triunghiului va 
fi ușor de înțeles: verificabilitatea empirică, oricât de problemati-
că ar putea fi aceasta în cazuri individuale. Ceea ce cineva prezintă 
drept istorie ar trebui să fie verificabil din punct de vedere empiric 
sau cel puțin acceptat ca adevăr consacrat despre trecut. 

Al doilea pol este cel normativ. Acesta, la rândul său, este legat 
în mod esențial de funcția de creare de semnificații a narațiunii 
istorice: oricare ar fi normele pe care istoriografia le confirmă, 
critică sau modifică, aceste norme trebuie să existe pe baza unui 
acord între producătorul și destinatarii unei astfel de narațiuni is-
torice. Dacă acesta nu are loc, ci reprezentarea istoriei mai degra-



32 jörg rüpke

bă confirmă în mod constant unele valori ce nu pot fi împărtășite 
de destinatari, aceasta nu va fi considerată o formă legitimă de 
istoriografie, deși conținutul poate fi certificat ca fiind verificabil 
empiric în anumite circumstanțe.

Iar al treilea pol, care este subordonat celor doi, este medierea 
narativă între cele două puncte. Narațiunea stabilește legătura din-
tre cele două zone, orientarea normativă a istoriografiei unei anu-
mite opere și orientarea sa empirică, verificabilitatea sa factuală. 
Dacă nu se întâmplă acest lucru, dacă morala de la sfârșitul poveștii 
nu se potrivește deloc cu fabula care a fost spusă în prealabil, atunci 
ceva nu a mers bine și atunci această istoriografie este deficitară, 
dacă nu chiar ilegitimă, din punctul de vedere al destinatarului.

O comparație a acestor puncte arată că ele sunt aproape la fel 
de importante la nivelul istoriei creatoare de semnificații, dar sunt 
situate pe niveluri complet diferite în mod individual. Dacă ar fi 
să întrebăm ce este caracteristic istoriografiei în contrast cu alte 
forme de narațiune, răspunsul ar sublinia polul empiric. Cu toate 
acestea, acest accent puternic pe polul empiric este o evoluție 
care poate fi atribuită în această măsură secolului al XIX-lea, prin 
diferențierea sa și stabilirea unei discipline academice separate, 
căreia i s-a asociat criteriul de adevăr. În istoriografie, în special, 
accentul a fost pus pe verificabilitatea empirică. Max Weber, pe 
de altă parte, a subliniat faptul că științele umaniste trăiesc, de 
asemenea, dintr-o orientare valorică. Această orientare valorică 
nu poate fi suprimată. Ea nu este un ingredient individual al pro-
ducătorului asupra căruia acesta poate reflecta și pe care apoi îl 
poate ascunde, ci este prezentă în mod fundamental în istoriogra-
fie; tocmai în selectarea a ceea ce scriem ca istorie – chiar într-o 
primă etapă – ceea ce reprezentăm și modul în care selectăm apoi 
datele individuale și le atribuim unele altora, cum le punem în le-
gătură, ce modele folosim ca bază. Această orientare valorică nu 
poate fi suprimată, iar la sfârșitul secolului al XX-lea s-a pus din 
nou problema medierii narative prin recurgerea și reflecția asupra 
etapelor anterioare ale istoriografiei.

Istoria istoriografiei poate fi urmărită și din această perspec-
tivă: În Evul Mediu european, de exemplu, orientarea normativă 
a jucat un rol foarte important. Aici, posibilitățile de verificare 
empirică, fie prin cercetarea textului, fie prin studierea surselor, 
erau limitate. Unul dintre cele mai surprinzătoare exemple este 
reprezentat de jurnalele de călătorie ale lui Marco Polo, pe care 
le putem verifica empiric astăzi și care se dovedesc adesea a fi 
corecte, dar care erau considerate ficțiune în Evul Mediu sau la 
începutul epocii moderne.

Această puternică orientare normativă a însemnat și că isto-
riografia medievală nu era atât de interesată să ofere cititorilor 



33introducere: narațiunea istorică

săi cât mai multe detalii și o reconstituire cât mai exactă a isto-
riei. Pentru acești oameni, este clar cum se desfășoară istoria în 
întregime – acesta este modelul istoriei mântuirii creștine. Este 
mult mai important să se strângă exemple care să confirme acest 
parcurs într-un mod exemplar. Acestea nu trebuie să fie atât de 
strâns legate între ele, dar trebuie să fie ușor de clasificat în mo-
delul general al unei istorii creștine a mântuirii.

În antichitate, pe de o parte, găsim deja o reflecție uimitor de 
intensă asupra problemei verificabilității empirice. Distorsiunile 
cauzate de diferitele surse, de interesele reflectate în aceste surse, 
sunt reflectate foarte precis. Cel mai bun exemplu în acest sens 
este capitolul metodologic din Tucidide, care, chiar și la o scur-
tă examinare, arată nivelul înalt de reflecție la care se desfășura 
deja istoriografia antică la sfârșitul secolului al V-lea î.Hr. Acest 
lucru l-a făcut pe Tucidide foarte atractiv, în special pentru eru-
diții secolelor al XIX-lea și al XX-lea. Citind un astfel de capitol, 
vedem reflectate în el interesele noastre și interesul nostru crescut 
pentru verificabilitatea empirică. Dar trebuie să avem în vedere 
că Tucidide a reprezentat un caz special. Nu în sensul în care a 
fost singurul care a avut această conștientizare a problemei, ci 
mai degrabă prin faptul că s-a ocupat de o formă foarte specială 
de istoriografie, și anume istoria contemporană, de un eveniment 
special și doar de istoria politică; mai precis, de istoria Războiului 
Peloponesiac dintre Atena și Sparta și aliații lor. Acest tip de isto-
riografie nu este deloc reprezentativ pentru întreaga istoriografie 
antică în alegerea subiectului. Mai mult, prin această focalizare, 
Tucidide a prezentat un tip de istoriografie care nu era neapărat 
foarte popular în epocă și care astăzi aparține din nou unui tip de 
istoriografie care pare a fi foarte limitat: un tip de istoriografie 
care se ocupă numai de război și numai de istoria politică. 

Pentru antichitate, polul normativ este, de asemenea, important 
dincolo de abordările găsite în Tucidide, care au rămas prezente. 
Problema utilității istoriografiei avea o importanță enormă: pentru 
ce să citesc istoria și pentru ce să scriu istoria dacă nu mă ajută să 
mă orientez mai bine într-un sens sau altul, să mă orientez mai bine 
ca om politic, să devin o persoană mai decentă sau să mă comport 
mai bine în societate? Această orientare normativă joacă un rol 
foarte important. O altă față a aceleiași monede este cea conform 
căreia istoria nu a fost considerată o știință în antichitate, ea apar-
ținând tradiției științelor artes liberales, „artelor liberale”, ulterior 
celor șapte domenii canonice care cuprindeau gramatică, retorică, 
dialectică, aritmetică, geometrie, astronomie și muzică. Istoria nu a 
făcut niciodată parte din acest număr de șapte, chiar și atunci când 
numărul a fost extins (există și serii cu nouă științe). Au fost adăuga-
te apoi știința militară, arta războiului și medicina, dar nu și istoria.



34 jörg rüpke

Problema adevărului (istoric) se află între verificabilitatea 
empirică, verificabilitatea normativă și o mediere convingătoa-
re între cele două puncte. Având în vedere acest lucru, se pune 
problema separării istoriografiei, adică a unei metodologii pentru 
știința istoriei, de poetică. Această problematizare, istoriografia 
între istoriografie și poetică, nu este o alternativă serioasă pentru 
antichitate și nici poetica și istoriografia nu sunt alternative pen-
tru epoca modernă, dacă se acceptă modelul pentru istoriografia 
modernă. Metodologia istoriografiei nu se poate separa de proble-
ma reprezentării sale, contrar poziției lui Droysen potrivit căreia 
numai cercetarea istorică cu metodologia sa este istoriografie. 
Acesta este motivul pentru care Droysen a scris o istoriografie, o 
metodologie istorică, la mijlocul penultimului secol. Restul este o 
relatare cât se poate de clară. Acesta este un model abstract care 
nu poate funcționa.

Ținând cont de aceste aspecte, diferitele moduri în care se 
pune accentul pe istoriografia antică sau pe orice fel de istori-
ografie devin deosebit de importante atunci când vine vorba de 
utilizarea istoriografiei trecute, mai vechi, sau a istoriografiei an-
tice, ca sursă pentru istoriografia modernă, pentru reconstrucția 
trecutului și a societăților trecutului. Aceasta este exact întreba-
rea pe care secolul al XIX-lea și-a pus-o și la care a răspuns prin 
conștientizarea accentuată a problemei și prin diferențierea mai 
clară între istoriografie și poetică. Odată cu dezvoltarea metodei 
istorico-critice, oamenii au început să se întrebe cum ar putea ști 
despre fapte cei care ne oferă  informații. Aceasta este absolutiza-
rea polului empiric, dar este, de asemenea, o tehnică-cheie pentru 
a face istoriografia trecutului utilizabilă în scopurile cercetării 
istorice și istoriografiei contemporane, pentru a aduce problema 
verificabilității empirice și în istoriografia trecutului. Întrebarea 
„realitate sau ficțiune” devine importantă atunci când nu ne mai 
întrebăm la ce a servit istoriografia în secolul al II-lea d.Hr., ci 
atunci când ne întrebăm ce putem obține din istoriografia seco-
lului al II-lea pentru reconstrucția noastră a secolului I. În acest 
punct, distincția dintre realitate și ficțiune devine importantă, 
deoarece dorim să ne rezervăm dreptul de a amesteca realitatea și 
ficțiunea în prezentarea noastră. Dorim să ne putem baza pe ceea 
ce este un fapt verificabil empiric și ceea ce este o parte fictivă a 
reprezentărilor din trecut.

Cu toate acestea, istoriografia antică nu epuizează problema 
criticii surselor atunci când caută criterii de calitate imanentă. 
Dar și în ceea ce privește valoarea informativă a unei anumite lu-
crări istoriografice antice cu privire la propria perioadă de origine, 
critica surselor trebuie să fie depășită, după cum sper să clarific în 
mod repetat.



35introducere: narațiunea istorică

1.7. Obiectivul cărții
Această carte tratează memoria istorică și narațiunea istorică în 
antichitate, precum și dezvoltarea ei, în special în epoca romană. 
Materialul cu care se va lucra pentru studiul acestui subiect este 
un corp de texte care nu poate fi înțeles ca un gen unificat, dar care 
este totuși conectat printr-o rețea de referințe diverse. Accentul 
va fi pus pe textele care ni s-au păstrat. Interesul asociat acestui 
subiect și acestui material este, prin urmare, în primul rând un 
interes din punct de vedere cultural, nu un interes pur literar și nu 
un interes predominant istoric și care ar pune accentul pe critica 
surselor, chiar dacă rezultatele unei astfel de examinări vor condu-
ce direct la rezultatele criticii surselor.

În primul rând, dezbaterea problemelor generale și formelor 
istoriografiei va fi reluată și tematizată din nou într-un context 
ușor diferit (capitolul 2). Aceasta este urmată de o discuție a ma-
terialului reconstrucției istorice în antichitate: ce mecanisme de 
transmitere, ce documente și texte erau disponibile pentru istori-
ografia antică? Care au fost cele mai timpurii forme ale istoriogra-
fiei (capitolul 3)? Aceasta este urmată de o prezentare generală a 
istoriografiei antice sub formă de epoci (capitolul 4). Istoriografia 
greacă este și ea inclusă pe scurt în prezentare.

După aceste capitole introductive, sunt prezentați diverși au-
tori, diverse texte și grupuri de texte. În primul rând, Comentariile 
lui Cezar ca formă specială de istoriografie (capitolul 5), urmată 
de opera istorică a lui Titus Livius, dar și cu o scurtă privire re-
trospectivă asupra etapelor preliminare, din care nu s-a păstrat 
practic nimic, dar care au constituit o mare parte a istoriografiei 
republicane (capitolul 6). Din domeniul monografiilor istorice, o 
formă de istoriografie care se ocupă de evenimente cu o durată 
foarte limitată, Sallustius va fi prezentat în continuare (capitolul 
7); apoi Valerius Maximus pentru domeniul literaturii exemplare 
(capitolul 8). Acesta este urmat de domeniul istoriografiei sena-
toriale (capitolul 9). Aici intră în joc un alt criteriu; nu forma de 
reprezentare, ci orientarea normativă, care este apoi legată și de 
contextul social al autorilor respectivi. Istoriografia senatoria-
lă din perioada imperială, în special prin Tacitus și Ammianus 
Marcellinus, face legătura dintre sfârșitul secolului I d.Hr. și se-
colul al IV-lea d.Hr.

Acum ne vom îndrepta atenția către o altă perspectivă, și 
anume istoriografia romană în limba greacă, care pe de-o parte se 
desfășoară pur și simplu alături de cea în latină, dar care pe de altă 
parte este complet integrată în discuție, în tradiția istoriografiei 
latine, și care, de asemenea, înlocuiește complet istoriografia lati-
nă de la o epocă la alta – cel puțin pentru noi astăzi, dacă ne uităm 
la textele care s-au păstrat (capitolul 10). Autorii care trebuie men-



36 jörg rüpke

ționați aici sunt Dionisius din Halicarnas în epoca augustană și 
apoi Plutarh, Appian și în cele din urmă Cassius Dio și Herodian 
în secolul al III-lea – sursele noastre cele mai importante pentru 
această epocă în general.

Alți autori sunt apoi prezentați în capitolul cu titlul de biogra-
fii (capitolul 11), începând cu Suetonius și cu biografiile sale ale 
împăraților care ni s-au păstrat. Capitolul va discuta și așa-numi-
ta Historia Augusta, o colecție de biografii de natură pseudonimă, 
adică atribuite unor diverși autori, dar de fapt scrise probabil de 
una sau de foarte puține mâini în antichitatea târzie. Acestea includ 
biografii ale majorității împăraților până în antichitatea târzie, dar 
sunt de o calitate istorică foarte problematică. Polul normativ este 
adesea foarte clar. Acolo unde biografiile pot fi testate empiric, re-
zultatele sunt adesea dezamăgitoare. De aici, trecem la antichitatea 
târzie și la formele secundare de istoriografie (capitolul 12), inițial 
în forme scurte, breviarele (cum ar fi istoria romană de la Romulus 
la Romulus Augustulus în treizeci de pagini și altele asemănătoare), 
epitomele, fragmentele de text și, în cele din urmă, cronicile, care 
oferă poate un termen sau un rând de text pentru fiecare an.

Urmează problematica cronicii lumii (cap. 13), adică a unei is-
toriografii care nu începe cu întemeierea Romei sau cu începutul 
anumitor epoci, ci care începe cu crearea lumii și continuă de-a 
lungul istoriei, istoriei lumii, până în zilele noastre. Aceasta nu 
este o formă exclusiv creștină de scriere a istoriei, dar ea devi-
ne foarte importantă pentru creștini. Ultimul capitol are un titlu 
poate surprinzător: Biblia (capitolul 14). Dar Biblia nu este doar 
istoriografie prin intermediul cărților biblice individuale. În gene-
ral, aceasta cu siguranță nu a fost o lucrare istorică în considerația 
celor care au produs-o, dar în antichitatea târzie și în Evul Mediu, 
a fost percepută ca istoriografie sau ca o lucrare istorică. Crearea 
lumii și altele evenimente au fost deduse din ea. Prin urmare, este 
vorba mai degrabă de punctul de vedere al destinatarului decât 
de cel al producătorului, dar din moment ce a jucat un rol atât de 
important pentru acești destinatari, trebuie să o luăm în serios și 
ca istoriografie. La sfârșitul capitolului, se va încerca rezumarea 
modificărilor care apar în ceea ce poate fi descrisă a fi conștiința 
istorică și încheierea acestei secțiuni printr-o scurtă privire asu-
pra formelor și obiectelor istoriografiei medievale în latină.



2. Istoria formei și a genului

2.1. Problemele narative ale istoriografiei
Problematica formelor de narațiune istorică a subliniat deja că exis-
tă alternative la istoriografia pe care o cunoaștem. Drama și epope-
ea au fost cele mai importante cuvinte-cheie. Romanul îndeplinește 
funcții similare, dar nu într-un mod specific istoric. Ceea ce înțele-
gem ca istoriografie nu este – într-o anticipare inițială – pur și sim-
plu nimic mai mult decât un text de proză mai extins. Acest lucru nu 
definește un gen într-un sens mai restrâns; nu implică o descriere 
funcțională precisă sau atribuirea unei situații de comunicare.

Din acest motiv va fi introdus un termen inventat de medie-
vistul Herbert Kuhn, acela de tip de punere în scenă. Kuhn înțe-
lege prin aceasta o formă literară goală care poate fi umplută cu 
materiale foarte diferite. În cazul nostru, materialul cu care ar fi 
umplută această formă goală de „text mare în proză” ar fi narațiu-
nea istorică. Alte alternative ar fi literatura de specialitate, cum ar 
fi tratarea problemelor medicale, sau literatura de călătorie. Toate 
acestea oferă un material de lectură informativ de lungă durată. 
Termenul „tip de producție” ar trebui înțeles ca un termen foarte 
acoperitor pentru a evita termenul de „gen” pentru istoriografie, 
deoarece, dacă luăm la un loc toate operele istorico-istoriografi-
ce, nu putem face o atribuire clară a funcției și situației, așa cum 
putem face cu drama, epopeea, dar și cu poezia. În acest sens, is-
toriografia nu este un gen.

Ce probleme apar în abordarea istoriografiei? Ce probleme 
trebuie avute în vedere la evaluarea acestui tip de text în proză 
pentru a găsi o evaluare adecvată autorului, producătorului? 
Diagrama următoare descrie întrebări importante din perspectiva 
teoriei narative la care un autor trebuie să răspundă și oferă câteva 
puncte de vedere pentru fiecare. Acestea vor fi discutate mai jos:

Probleme de reprezentare a genului de proză „istoriografică”

1) Alegerea subiectului: 
- Domeniul de aplicare
- Proximitate/distanță fizică



38 jörg rüpke

- Proximitate/distanță temporală

2) Perspectiva narativă: 
- Focalizare (cine percepe?)
- Voce (cine vorbește?)
- Nivelul narativ (cine lasă pe cine să vorbească?)
- Problema modului: narațiunea cuvintelor
- Mimesis vs.
- Diegeza

3) Ordinea temporală: 
- Anacronisme
- Analepse
- Prolepse/Anticipații

4) Stăpânirea diferitelor linii narative:
- Linii principale și secundare
- Linii multiple

5) Viteza: „non-izocronismul” de bază
- Rezumat
- Pauza
- Elipsa
- Scena

Pentru a răspunde la întrebarea ce probleme apar în narațiunea 
istorică, urmez analiza narațiunii realizată de Gérard Genette, un 
cercetător literar francez, într-o formă modificată. Acesta a fost 
preocupat de romane și nu de istoriografie. Cu toate acestea, pro-
blemele pe care le-a identificat pentru roman ca gen narativ pot 
fi aplicate și narațiunii istorice și, prin urmare, istoriografiei. Ele 
completează caracteristicile narative prezentate în capitolul 1.4 cu 
un punct de vedere care vizează producătorii textelor și vocile lor 
narative care pot fi auzite în text.

(1) Prima problemă este alegerea subiectului și a domeniului 
său de aplicare. Posibilitățile sunt multiple – evenimente 
majore, istoria unei întregi societăți, o structură politică, un 
oraș sau chiar istoria universală. Acest lucru ridică, de ase-
menea, problema alegerii subiectului. Acesta poate fi apro-
piat în termeni de spațiu și timp sau în termeni de spațiu sau 
timp, sau îl poate chiar afecta personal pe autor, ca istorie 
contemporană. Termenul de istorie contemporană este înșe-
lător: deși se numește istorie contemporană – și astfel sună 
ca o definiție pur temporală – în realitate, istoria contempo-
rană înseamnă aproape întotdeauna istoria contemporană a 



39istoria formei și a genului

unității politice respective. O altă întrebare se referă dacă 
un autor scrie despre sine sau despre un trecut îndepărtat 
și de la distanță geografică. Atunci când ne uităm la istoria 
antică sau la filologia persană, alegerea cade pe un subiect 
care este foarte îndepărtat în timp. În plus, distanța spațială 
este de asemenea prezentă, dar nu la fel de pronunțată ca, 
de exemplu, atunci când ne uităm la istoria pre-creștină a 
Chinei. Ulterior, apar și alte întrebări, cum ar fi măsura în 
care tu însuți ești implicat, dacă tu însuți suferi de pe urma 
consecințelor acestei istorii (mai ales dacă descrii o istorie 
foarte apropiată în timp sau spațiu) sau dacă ești părtinitor 
pentru că tu, strămoșii sau prietenii tăi ați fost implicați 
în această istorie într-un anumit mod. Toate acestea sunt 
lucruri care sunt implicite în această alegere și pot duce la 
probleme în cursul prezentării. Puteți vedea că alegerea su-
biectului este problema centrală. 

(2) Următoarea întrebare care tinde să apară în romanul pentru 
studiile literare, dar care devine imediat relevantă pentru is-
toriografie la o inspecție mai atentă, este problema perspec-
tivei narative. Aceasta poate fi împărțită în diverse aspecte și 
îmbogățită prin câteva detalii suplimentare. În primul rând, 
pentru întrebarea legată de cine percepe, cuvântul-cheie este 
focalizarea. Aici pot fi identificate trei alternative de bază. 
Prima, în terminologie literară, ar fi focalizarea zero, ceea ce 
înseamnă că nu există o locație definită din care sunt descri-
se evenimentele. Se descrie ceva, pentru a rămâne la o ima-
gine, dintr-o vedere de ansamblu, dar o vedere de ansamblu 
care nu stă deasupra unui punct specific al evenimentelor, ci 
în care perspectiva se învârte constant deasupra subiectului 
său, uneori aici, alteori acolo – pe scurt: fără nicio focaliza-
re recognoscibilă, fără nicio locație narativă recognoscibilă 
pentru a raporta ceva, naratorul fiind complet îndepărtat. 
Există însă și posibilitatea unei focalizări interne sau exter-
ne. O focalizare internă, de exemplu, are loc atunci când se 
descrie istoria Germaniei la sfârșitul secolului al XIX-lea 
din perspectiva lui Bismarck, a unui membru al guvernului 
sau al curții. Acesta ar fi tipul de focalizare internă. Alegeți 
un punct de vedere în cadrul evenimentelor pe care chiar 
dumneavoastră le descrieți. Într-o poveste cotidiană, acesta 
poate fi și punctul de vedere al unui actor anonim, cum ar fi 
istoria războaielor civile romane din perspectiva unui ple-
beu roman. Sau puteți alege forma focalizării externe, adică 
punctul de vedere al cuiva care nu este implicat, care se află 
în afara evenimentelor, aproape cel al unui observator al 
unei culturi străine, de exemplu atunci când istoria romană 



40 jörg rüpke

este descrisă de un grec, când istoria punică este descrisă de 
un roman sau istoria Cartaginei este prezentată într-un mod 
în care ar fi putut fi prezentată unui negustor roman în seco-
lul al III-lea î.Hr. Acestea sunt cele trei tipuri de focalizare: 
focalizare zero, focalizare internă, focalizare externă.

Focalizarea introduce problematica persoanei care per-
cepe, prin ochii căreia este perceput evenimentul. Aceasta 
nu este identică, deși poate fi identică, cu problematica 
vorbitorului. Am putea scrie acum o istorie a Republicii 
Romane în care să ne prezentăm pe noi înșine ca autor. Dar 
am putea scrie această istorie și prin ochii lui Marcus Iunius 
Brutus, un asasin al lui Cezar, sau prin ochii unui membru al 
unei clase superioare urbane, dar nu romane, și așa mai de-
parte. Rolul naratorului și cel al „perceptorului” pot fi, prin 
urmare, foarte diferite.

Puteți combina diferite niveluri lingvistice. La început, 
vă puteți prezenta ca narator, dar apoi puteți pune anumite 
persoane să vorbească în secțiuni ale unei narațiuni istorice 
sau să prezentați lucrurile din punctul de vedere al anumitor 
persoane și apoi să le schimbați. Puteți pune pe altcineva să 
acționeze ca narator în propria dvs. narațiune, nu trebuie 
neapărat să spuneți povestea dvs. înșivă, chiar dacă dvs. sun-
teți naratorul principal care ține întreaga narațiune istorică 
împreună.

Din nou, acest lucru este evident atunci când vă gândiți 
la romane. Dar este deosebit de important pentru istorio-
grafie, deoarece în istoriografie vă confruntați întotdeauna 
cu problema modului în care tratați sursele. Astfel, dacă vă 
imaginați că scrieți o istorie a perioadei augustane și aveți 
o scrisoare de la Augustus, se pune problema cum să o în-
corporați în istoriografie. Presupunând că acționați ca un 
narator cu focalizare zero, adică fără o locație definită, și că 
aveți astfel o sursă la dispoziție, puteți lăsa sursa să vorbeas-
că ea însăși, de exemplu prin scris: Pentru Augustus, așa 
cum reiese din scrisoarea următoare, problemele se prezintă 
în felul următor: „...” Sau puteți parafraza pur și simplu scri-
soarea în funcție de conținutul ei.

Propoziția introductivă care precedă cele două puncte 
arată deja clar că istoriografia, în care sursele însele își spun 
cuvântul, trebuie categorisită urgent în contextul general. 
Cu alte cuvinte, ne abatem de la fluxul narativ pentru a nu 
trece pur și simplu de la narațiune la citat, ci pentru a intro-
duce și categorisi această sursă într-un anumit fel și apoi, 
la rândul său, pentru a trece de la sursă la prezentarea con-
textului istoric. Acesta este doar un exemplu al unor astfel 



41istoria formei și a genului

de probleme narative. Modul ar fi un termen generic pentru 
problemele care se referă la modul în care este prezentată 
narațiunea.

O problemă specială deosebită este narațiunea cuvinte-
lor altora. Alternativa a fost prezentată în grafic prin terme-
nii literari mimesis și diegesis. Mimesis, imitația, înseamnă că 
se folosește vorbirea directă. De exemplu, vorbitorului unui 
discurs i se dă cuvântul cu propriul său discurs. Alternativa 
acesteia ar fi diegesis, narațiunea, fie sub forma vorbirii in-
directe, a unei parafraze sau a unui rezumat. Problema cu 
vorbirea indirectă – și aceasta este ruptura fundamentală 
dintre vorbirea directă și vorbirea indirectă – este că, în 
cazul vorbirii indirecte, cititorul nu știe niciodată exact ce 
este adevărat și ce poate fi transformat în vorbirea directă 
prin simpla schimbare a subjonctivului în indicativ. Este 
imposibil să se facă distincția între o formulare reprodusă 
corect, o parafrază, o interpretare sau chiar un rezumat al 
conținutului. Problema legitimității vorbirii directe și cea 
a compoziției vorbirii directe, dar și indirecte, atunci când 
nu există surse pentru aceasta, reprezintă una dintre pro-
blemele metodologice cele mai importante ale istoriografiei 
antice, pe care ea însăși a reflectat-o.

(3) Al treilea nivel este cel al ordinii temporale. Din nou, trei 
cazuri, aici în sensul a trei excepții de la ceea ce se poate 
presupune a fi o narațiune liniară: în primul rând, problema 
anacronismelor fundamentale. Lucrurile sunt povestite în-
tr-un moment în timp în care nu au avut loc, pur și simplu 
pentru a clarifica ordinea logică a lucrurilor, povestind eve-
nimente înrudite împreună și nu doar repetând succesiunea 
cronologică a evenimentelor. Forma normală este de a face 
trimiterea la evenimente care au avut loc cu mult timp în 
urmă, dar care nu au fost încă povestite, dar care sunt nece-
sare pentru înțelegerea în acest moment. Astfel de strategii 
trebuie introduse pentru a crea un context semnificativ pen-
tru narațiune. În acest scop, ele sunt inserate în momentul în 
care sunt necesare în narațiune și nu chiar la început, chiar 
dacă au avut loc cu mult timp în urmă. În același mod, pot 
exista prevestiri care introduc evenimente ce erau încă în 
viitor la momentul relatării, pentru a sublinia semnificația 
unui eveniment.

(4) Al patrulea nivel este o problemă specifică a istoriografiei, 
care poate fi depășită în cele din urmă doar prin anacronis-
me: gestionarea diferitelor linii narative. Desigur, o poveste 
poate fi spusă printr-o singură linie narativă. Ne concen-
trăm asupra unui anumit fir de evenimente și rămânem 



42 jörg rüpke

întotdeauna pe direcția acestuia. Cu toate acestea, acest 
lucru nu va funcționa de îndată ce circumstanțele devin 
mai complexe sau când o astfel de narațiune pe o singură 
linie nu mai are sens. La un moment dat, trebuie adăugați 
alți actori, trebuie tratată istoria anterioară a acestor actori, 
trebuie tratate diverse evoluții paralele, care apoi se unesc 
într-un singur punct. Acum există două posibilități: o opți-
une este de a organiza diferitele povești sub formă de tabel. 
Acest lucru poate fi realizat ușor grafic. Diferitele povești 
sunt enumerate, iar acestea uneori converg și apoi diverg 
din nou.

Într-o abordare narativă, un singur eveniment poate fi 
tratat la un moment dat. Prin urmare, trebuie să săriți îna-
inte și înapoi între aceste linii. Cea mai simplă opțiune în 
acest caz este să definiți și să urmați o linie principală, la 
care se adaugă apoi în mod repetat oameni și evenimente în 
anumite puncte. Altfel, trebuie să faceți salturi în interiorul 
narațiunii, ceea ce complică totul. Și acest lucru nu se limi-
tează în niciun caz la organizarea factuală a evenimentelor, 
din moment ce urmărirea diferitelor linii narative nu este 
deloc banală nici în ceea ce privește reprezentarea lingvisti-
că. În istoriografia Orientului Apropiat antic timpuriu, exis-
tă practic o singură narațiune. Evenimentele sunt descrise 
din perspectiva unui rege, de exemplu, și se povestește doar 
ceea ce regele percepe și ceea ce îl privește. Dar deja în is-
toriografia hitită de la sfârșitul mileniului al doilea, și înce-
putul mileniului întâi, sunt dezvoltate tehnici de narațiune 
cu mai multe fire narative, pe care le găsim apoi și în zona 
greacă și care au fost folosite în epoca romană. Acest lucru 
produce întotdeauna anacronisme.

(5) În cele din urmă, ultima problemă, care este descrisă prin 
cuvântul-cheie viteză: există practic un „non-izocronism”, 
o non-simultaneitate sau o viteză inegală a timpului narat 
și a timpului povestirii. Dacă ar exista o corespondență 1:1, 
ar dura la fel de mult să se spună o poveste pe cât au durat 
evenimentele în sine. În mod normal, însă, ea este scurtată. 
Dacă este în formă scrisă, oricum nu mai puteți influența pe 
deplin acest timp, deoarece o persoană citește mai repede, 
iar o alta mai încet. Există însă și tehnici pentru a povesti 
lucrurile mai lent decât s-au întâmplat.

Cele mai importante patru tipuri de viteză, conform terminologiei 
lui Genette, sunt: 

a) Rezumatul: multe evenimente sunt relatate într-un interval 
foarte scurt de timp. De exemplu: „Începând cu perioada 



43istoria formei și a genului

Gracchilor, conflictele sociale din clasa superioară romană au 
devenit din ce în ce mai acute și au culminat în cele din urmă 
cu războiul civil dintre Cezar și Pompei”. Așadar, optzeci de 
ani buni au fost rezumați în 10-12 secunde și abia o oră ar 
putea fi apoi rezervată pentru a vorbi despre acest război civil.

b) Pauza: nivelul evenimentului nu înaintează deloc, rămâne 
staționar, iar acest timp, în care nu se mai relatează alte 
evenimente, este folosit, de exemplu, pentru a face ana-
lepse sau prolepse, adică pentru a sări înainte sau înapoi, 
pentru a introduce o descriere sau pentru a adăuga un 
excurs despre condițiile spațiale. Pentru a relua exemplul 
războiului civil și a-l adapta acestui tip: „Armatele lui 
Pompei și Cezar au mărșăluit una spre cealaltă și ambele 
și-au luat pozițiile în formațiuni în formă de semilună”. În 
acest moment, narațiunea evenimentelor este întreruptă, 
deși acțiunea continuă; de exemplu, generalii țin discursuri 
etc. Cu toate acestea, se spune că toată acțiunea a avut loc 
într-o vale largă, care este descrisă în detaliu. Aceasta ar fi 
o pauză în descrierea evenimentelor.

c) Elipsa: evenimentele sunt pur și simplu omise. Un rezumat 
conține întotdeauna elipsa, dar elipsa apare într-o narațiune 
liniară care este brusc accelerată și care, prin urmare, omite 
complet evenimentele: „Zece ani mai târziu, s-a întâmplat 
asta și asta”. În acest caz, elipsa este omisiunea, în care se face 
o afirmație cu privire la perioada de timp, dar nu se face nicio 
afirmație cu privire la conținutul acestei perioade de timp. 

d) Scena: ritmul narativ este încetinit considerabil și evenimen-
tele sunt descrise în detaliu, într-un ritm foarte lent și, even-
tual, cu o focalizare diferită. O „scenă” este un alt exemplu 
de vocabular familiar din dramă. Pe cât posibil, drama nu 
conține rezumate, pauze și elipse sau trebuie să acomodeze 
astfel de lucruri în scene folosind tehnici speciale, cum ar fi 
raportul mesagerului. O scenă este descrisă, cineva vorbește 
și doar în această formă indirectă este posibil să se ofere 
rezumate, rezumate ale unor lungi lanțuri de evenimente.

Toate aceste puncte se referă la reprezentarea lingvistică, chiar și 
într-un sens detaliat. Dar, și aici este vorba din nou despre legă-
tura dintre poetică și istoriografie, ele caracterizează și imaginea 
trecutului care apare în această narațiune istorică. Așadar, nu este 
vorba doar despre ambalajul lingvistic, ci și despre producerea 
sensului; însăși producerea istorică a semnificației este direct 
afectată de aceste tehnici de reprezentare. 



44 jörg rüpke

2.2. Tipologie
Tipologiile istoriografice europene stabilite de mult timp au avut 
tendința de a fi orientate către subiect și către sfera sa spațială și 
temporală:

Tipologia genului-cadru „istoriografie”
•	 Monografie istorică;

•	 Biografie;

•	 Istoriografie continuă:
	– storie locală;
	– istorie universală;
	– istorie contemporană;
	– închisă/deschisă;
	– deschisă;
	– detaliată/coerentă;
	– cronică;
	– breviar;
	– listă/tabel.

Anumite constelații din acest catalog de trei sau cinci dau 
naștere la anumite tipuri de istoriografie, care vor fi explicate pe 
scurt. În primul rând, există monografia istorică. Elementul defi-
nitoriu aici este în esență alegerea unui subiect limitat cronologic. 
Alternativele acesteia sunt biografiile, adică, de asemenea, ale-
gerea unui subiect limitat. Acum limitarea nu mai este în primul 
rând temporală, ci limitarea este dată de concentrarea asupra vieții 
unei persoane. Și acesta este nivelul la care se găsește următoarea 
alternativă: istoriografia continuă. Aici interesează doar problema 
punctului de plecare, în rest, limitele temporale sunt irelevante. În 
cazuri extreme, narațiunea istorică este continuată până în pre-
zentul autorului. Exemple au fost deja menționate în scurta intro-
ducere: Coniuratio Catilinae de către Sallustius, iar pentru biogra-
fie, Viețile celor 12 Cezari a lui Suetonius (în texte aproape integral 
conservate), dar și numeroasele vitae ale lui Plutarh (Vieți Paralele). 
Istoriografia continuă poate fi împărțită în trei sub-forme diferite, 
fiecare dintre acestea operând la un nivel diferit. 

Mai întâi, însă, să revenim la problema alegerii subiectului și 
dacă este vorba de istorie locală, istorie universală sau (în formă 
continuă) istorie contemporană. Primul grup este cel în care autorul 
alege un punct de plecare foarte, foarte târziu și continuă această 
istoriografie fără întrerupere. Și cu cât autorul a trăit mai mult, cu 
atât lucrarea a devenit mai extinsă. A doua abordare ar fi diferenți-
erea între istoriografia închisă, continuă și istoriografia deschisă. 



45istoria formei și a genului

Această istoriografie poate fi continuată până la un anumit punct, 
aparent semnificativ, de exemplu până la separarea imperiilor de 
Est și de Vest, pentru a rămâne la istoria romană, sau până la sfâr-
șitul Republicii, sau un autor poate continua această istoriografie 
continuă până la propriul său prezent și poate lăsa sfârșitul deschis. 
Acest lucru presupune că, în anumite circumstanțe, după propria 
moarte, altcineva va continua istoriografia. Acesta este un aspect 
foarte caracteristic al istoriografiei antice și medievale. Dacă cine-
va a găsit o bază rezonabilă, atunci nu o mai copiezi, sau mai exact: 
pur și simplu o copiezi, dar nu o rescrii și apoi pur și simplu o 
continui. Ammianus Marcellinus, de exemplu, care este important 
pentru istoriografia senatorială, își începe lucrarea istorică exact 
de unde s-a oprit Tacitus. Multe cronici încep acolo unde s-au oprit 
cronicile canonice ale lui Eusebiu și Ieronim, apoi continuă pentru 
următoarea perioadă și pentru propria lor viață, poate cincizeci de 
ani, iar apoi vine următorul autor care adaugă încă treizeci de ani. 
Astfel, multe cronici au crescut treptat.

Cronica este un cuvânt cheie al ultimului grup. Istoriografia 
poate fi o istoriografie detaliată, coerentă. Acest lucru este cunos-
cut mai ales din istoriografia romană, din anale, adică o istoriogra-
fie care alege anii ca unitate de reprezentare, dar ca o unitate de 
reprezentare cuprinzătoare și fiecare început de an este notat. Cu 
toate acestea, istoriografia poate fi pur și simplu o cronică: 

44 î.Hr. - Asasinarea lui Cezar;
43 î.Hr. - Asasinarea lui Cicero;
42 î.Hr. - Uciderea altor asasini ai lui Cezar etc. 

Istoriografia sub forma unei liste de scurte descrieri ale eveni-
mentelor ar fi o cronică. Apoi există breviarul, un rezumat într-un 
spațiu foarte scurt care acoperă o arie istorică mare. Și, în sfârșit, 
există forma și mai subțire a cronicii: simple liste sau tabele, liste 
de moștenitori ai tronului, de exemplu, care reprezintă un tip foar-
te comun, liste ale funcționarilor publici, ce prezintă și anumite 
tipuri de evenimente, uneori datate, alteori nedatate. Cu această 
ultimă formă, suntem cu siguranță în afara domeniului narațiunii 
istorice, al narațiunii. Aici, cuvântul-cheie important este „pro-
to-istorie” (adică informația istorică ce nu a fost încă prezentată 
într-un mod narativ și deci, semnificativ).

2.3. Abordarea istorică
Această tipologie a istoriografiei rămâne nefinisată. Multe lucrări 
se încadrează în categoriile individuale. Instrumentele tipologi-
ce prezentate aici sunt instrumente foarte slabe pentru încerca-
rea de a descrie lucrări individuale mai în detaliu. Pentru acest 



46 jörg rüpke

lucru avem nevoie de instrumente mai diferențiate, precum cele 
prezentate în capitolele 1.4 și 2.1. Acestea urmează acum să fie 
completate de un al treilea instrument, care a devenit cunoscut 
sub denumirea de „abordarea istoriei formei”. Aspectul decisiv 
al acestei abordări este că, deși fiecare text aparține unui anumit 
grup de texte, el are o formă individuală și o suprafață lingvistică 
individuală. Numai suma acestor caracteristici individuale permi-
te atribuirea unui text unui gen. Suma acestor caracteristici este 
cea care determină apartenența unui text la un gen. Este clar că 
semnalele textuale de la început, primele propoziții ale unui text, 
sau așa-numitele paratexte – titlul, în cazul unei cărți, scurta de-
scriere a sa, în antichitate syllabos sau titulus, adică mica etichetă 
atașată unui pergament care poate fi citită din exterior fără a fi 
nevoie să deschizi cartea – adică informațiile textuale din afara 
textului, sunt deja în sine indicatori decisivi ai apartenenței la un 
gen. De obicei, o pagină de titlu conține deja o astfel de referință, 
de exemplu „roman istoric”, astfel încât să ofere o direcție aștep-
tărilor cititorilor. Prin acest mod, aceștia sunt avertizați imediat și 
nu trebuie să aștepte până după o sută de pagini pentru a începe 
să reflecteze de unde a preluat autorul toate informațiile despre 
dialogurile care au loc acolo. Din contră, ar putea să ia în calcul 
faptul că părți importante sunt fictive.

Abordarea istoriei formei („Formgeschichte”) pornește de la 
ideea că un text nu urmează anumite reguli doar la nivelul pro-
poziției, de exemplu sintaxa limbii latine, ci că un text urmează 
anumite reguli și pentru unități care depășesc nivelul propoziției, 
anumite modele care sunt date în limbă, care sunt încercate și 
utilizate în același mod în alte literaturi, care pot fi atribuite anu-
mitor situații comunicative. Aceste unități care depășesc nivelul 
propoziției se numesc forme. O astfel de formă este, de exemplu, 
un discurs. O prefață este, de asemenea, o formă de text și nu un 
gen separat. Prefețele nu se găsesc de obicei ca atare, dar sunt un 
element recognoscibil în cadrul unui text mai amplu, care poate fi 
de așteptat în diverse, dar numai în anumite tipuri de texte. Trei 
dintre aceste abordări ale istoriei formei vor fi prezentate în con-
tinuare în mod detaliat.

2.3.1. André Jolles
Vom începe cu lucrările lui André Jolles. Cartea sa Simple Forms a 
fost publicată în 1930 (în original Einfache Formen: Legende, Sage, 
Mythe, Rätsel, Spruch, Kasus, Memorabile, Märchen, Witz). Lucrarea 
lui Jolles este adesea citată, dar structura sa este problematică, 
deoarece baza lui Jolles este teoria Gestalt, o tradiție care poate 
fi urmărită încă de pe vremea lui Goethe. Este vorba despre uni-
tăți autonome, de sine stătătoare. Conceptul de Gestalt care intră 



47istoria formei și a genului

în joc aici este în cele din urmă psihologic și epistemologic; este 
vorba despre unități mintale. Accentul nu este pus pe proiecta-
rea lingvistică. Întrebarea orientativă pe care Jolles o urmărește 
în analizele sale este întotdeauna: Care este interesul intelectual 
al unui anumit text? De exemplu, în genealogii sau în aplicarea 
de reguli. În aceste cazuri – cum ar fi legitimarea revendicărilor 
familiale sau justificarea normativă a unor reguli valabile – crite-
riile lingvistice nu joacă aproape niciun rol. Problema care rezultă 
din această abordare a interesului intelectual este că analiza ling-
vistică se transformă în istoria mentalităților. Jolles încearcă să 
identifice forme specifice epocii, specifice culturii. În propria sa 
epocă, de exemplu, Jolles vede doar memorabilia care apare aproa-
pe peste tot, evenimente individuale memorabile ale căror inte-
rese depășesc regulile și normele prin înregistrarea unor detalii 
inutile. Pentru o analiză sincronică diferențiată, fie că este vorba 
de texte contemporane sau de literatură istorică, această abordare 
nu aduce mari beneficii.

2.3.2. Exegeza biblică
Punctul de plecare pentru dezvoltarea remarcabilă a metodei is-
toriei formei în exegeza biblică a fost observația conform căreia 
unele texte biblice nu sunt complet formate din punct de vedere 
literar și, prin urmare, păstrează încă în mod clar urme ale unor 
etape anterioare; surse, ar spune istoricul. Punctul de plecare al 
metodei istoriei formei în exegeza biblică a fost așadar o întrebare 
istorică, un tip special de cercetare a surselor, o încercare de a 
ajunge la cele mai timpurii forme textuale. Teza care a stat la baza 
activității exegetice a fost aceea că textele biblice au adoptat forme 
orale care, la rândul lor, proveneau din anumite forme instituțio-
nalizate de comunicare. Acest lucru a avut ca rezultat un dublu 
avantaj: pe de o parte, posibilitatea de a putea explica forma ling-
vistică specifică a textelor scrise și, pe de altă parte, integrarea li-
terar-sociologică a acestor texte sau a precursorilor lor lingvistici.

Problema acestei abordări a fost și este dificultatea în a dovedi 
încorporarea textului în sociologia literaturii, întrucât este nece-
sar să se lucreze aproape exclusiv cu criterii interne. Încorporarea 
literar-sociologică a textului poate fi dovedită doar pe baza unor 
criterii imanente textului. Situația originală a diverselor texte, cel 
puțin în cazul Noului Testament, a fost aproape în mod universal 
predica creștină timpurie. Acesta este cu siguranță un rezultat al 
faptului că cercetătorii inovatori aparțineau bisericilor protestan-
te. Cu toate acestea, metoda oferă un beneficiu de durată: pe de o 
parte, din punct de vedere euristic, prin formularea unor întrebări 
care pot fi puse cu succes dincolo de textele biblice și, pe de altă 
parte, prin analiza sa lingvistică extrem de sensibilă a formei. 



48 jörg rüpke

2.3.3. Analiza de film
Ultima abordare a metodei istoriei formei a fost primită devreme 
în teologie, dar mai recent și în filologia clasică. Ea presupune 
transferarea instrumentelor de analiză a filmului la texte. De la 
scenă, de exemplu, cadrul devine cea mai mică unitate de analiză. 
Întrebările care pot fi adresate acum textului operează cu termeni 
din analiza cinematografică: prim-plan, portret sau chiar semi-to-
tal, focalizare și punere în scenă, pentru a da doar câteva exemple. 
Ceea ce este important este modul în care se succedă aceste cadre, 
modul în care este prezentată munca de filmare a autorului.

Această abordare este deosebit de fructuoasă deoarece pune 
în prim-plan perspectiva impusă cititorilor sau ascultătorilor și, 
astfel, controlul autorului asupra receptorilor săi. În același timp, 
dincolo de aplicarea pur metaforică a terminologiei, apare o inter-
medialitate, și anume problema modului în care textele folosesc 
sau creează impresii vizuale.

2.4. Forme importante în istoriografie
Având în vedere că următoarea discuție a lucrărilor individuale poate 
include analize detaliate ale istoriei formelor, vor fi numite doar 
unele dintre acele forme care sunt deosebit de importante pentru is-
toriografie, pentru construirea istoriografiei. Ordinea este arbitrară.

Primul este excursul, care poate fi geografic, topografic sau 
etnologic și care poate căpăta o viață proprie ca monografie, de 
exemplu Germania lui Tacitus. Pentru domeniul arhitecturii, de-
scrierea arhitecturală, conceptul de ekphrasis, descriere, ar putea fi 
apropiat de digresiune.

Discursurile sau chiar duelurile sunt un element extrem de im-
portant, ca în cazul lui Sallustius, de exemplu. Astfel de discursuri 
pot fi foarte ample și pot ocupa părți mari dintr-o lucrare istorică, 
cum ar fi în cazul lui Dionisius din Halicarnas. Discursurile pot 
fi de asemenea extrase din context și utilizate în scopul formă-
rii retorice. Prin urmare, și aici un element formal devine un gen 
de sine stătător. Discursurile din Istoriile lui Sallustius, care altfel 
sunt pierdute, au fost păstrate în acest fel.

Urmează: descrierile de bătălii, care pot conține sau nu scene 
individuale sau dueluri. Astfel de descrieri de bătălii cu o structură 
fixă – discursul comandantului, atacul, confruntarea și, în final, 
fuga și urmărirea – sunt printre elementele standard ale istoriogra-
fiei antice. Pentru autorii antici era mai important ca descrierea să 
fie vivace decât să fie reproductibilă într-un joc cu nisip sau într-o 
dioramă din tinichea. O lucrare modernă, Duminica bovinelor a lui 
Georges Duby, ilustrează din nou dezvoltarea unui singur element 
într-o monografie, istoriografia având acum forma unei descrieri 
de bătălie. Scenele individuale, și anume duelurile, reprezintă un 



49istoria formei și a genului

anacronism în condițiile militare ale epocii romane, care nu mai 
aveau nicio importanță pentru soarta unei bătălii, dar apar totuși 
frecvent în descrierile de bătălii din epoca romană.

Elementele cronologice, secțiunea următoare, pot apărea în-
tr-o mare varietate de forme. Sincronismele reprezintă adesea 
determinarea unui punct în timp prin indicarea unor evenimente 
simultane în alte povești, eventual nu un simplu dispozitiv de da-
tare, ci o tehnică de legătură între povești diferite. Perioade mai 
mari de timp pot fi acoperite prin liste de oficiali. În cel mai re-
strâns caz, istoriografia se apropie de jurnal, căruia i se acceptă le-
gături de tipul „ziua următoare, ziua următoare, ziua următoare”.

Proemia și praefationes sunt, de asemenea, elemente standard 
ale istoriografiei antice, precum și ale altor texte. Reflecțiile meto-
dologice sunt frecvente aici și subliniază pretenția de autoritate a 
lucrării. Istoriografia antică s-a văzut întotdeauna ca o competiție 
pentru o reprezentare mai bună în ochii cititorilor săi cu autori-
tate, fie că este vorba de împărat ca actor sau chiar ca povestitor.

O altă formă este necrologul sau raportul despre ultimele zile 
sau ore ale unei persoane, un gen literar în sine sub forma unui 
exitus virorum illustrorum. În acest caz, decesul unei persoane oferă 
ocazia unei scurte schițe de caracter, unei scurte biografii, așa 
cum ar putea fi inserată la alegerile politice, la o urcare pe tron și 
alte ocazii similare.

Visele, prodigiile și prezicerile sunt un alt element care este ade-
sea folosit pentru a dramatiza și a pregăti evenimente importante.

Citatele și inserarea de documente sunt un element tipic al 
literaturii științifice antice și biografice, dar care apar și în lucrări 
istoriografice în sens restrâns.

Un alt element este reprezentat de mișcările de marș, de obi-
cei sub tipul rezumatului. Dacă mișcarea este descrisă în detaliu, 
textul poate deveni un jurnal de călătorie, un periplous în cazul 
călătoriei pe mare. Acum, călătoria ca atare devine cadrul în care 
sunt inserate alte elemente.

Termenul de aforisme se referă la domeniul gnomic, adică la 
citate epice, interludii în versuri sau părți de versuri care servesc la 
ridicarea nivelului literar; în sfârșit, sub nivelul propoziției, formu-
lele de autentificare („așa cum a fost raportat de o sursă de obicei 
bine informată” este o formulă tipică din domeniul jurnalismului).

Scenele de reflecție, care nu au neapărat un rol în a avansa 
intriga și sunt, prin urmare, elemente de întârziere care reduc 
non-izocronismul (neînțelegerea timpului narativ și a timpului 
povestirii), reprezintă o pauză sau o elipsă, asemănătoare mișcări-
lor de marș. Cu alte cuvinte, este vorba de scene care, în sine, nu 
au o mare importanță pentru cursul general al intrigii, dar care, 
cu toate acestea, evidențiază caracteristicile situației, evoluția, 



50 jörg rüpke

destinele altor categorii de populație, cum ar fi omul de rând sau 
soldații simpli.

Listele și cataloagele sunt un element important, de exemplu 
atunci când este vorba de cataloage de trupe, liste de învinși sau 
liste de națiuni învinse. În secvențe, din nou în caracterul rezu-
matului, acțiunile fără legătură între ele sunt juxtapuse și, astfel, 
conduc evoluțiile mai departe într-o manieră rapidă.

În sfârșit, dezastrele: o foamete, perioade de foamete, epidemii, 
inundații și erupții vulcanice, nu sunt neapărat importante pentru 
istoria politică a evenimentelor, care este de obicei în centrul atenți-
ei, dar contribuie totuși în mod semnificativ la umbrirea narațiunii.

Iar la sfârșit sunt exemplele: exemple de comportament exem-
plar, care la rândul lor au o influență directă asupra calității morale 
și impactului istoriografiei. Ele sunt extrase sub formă de colecții de 
exemple și pot deveni astfel un gen literar de sine stătător dintr-o 
formă de istoriografie. Valerius Maximus, la începutul Principatului, 
este cel mai cunoscut exemplu cu un impact puternic în Evul Mediu. 
Fenomene importante de recepție au avut loc tocmai la nivelul se-
lecției și prezentării exemplelor. Operele în care această formă este 
dominantă vor face obiectul unui capitol separat (capitolul 8).

2.5. Rezumat
Dacă rezumăm rezultatele diverselor analize ale istoriei formei și 
genului, trebuie subliniat faptul că orice analiză a textelor istori-
ografice trebuie să se bazeze pe obiectivele acestor texte. Textele 
nu încearcă să reconstituie trecutul de dragul acestuia, ci urmă-
resc mai degrabă să ofere o orientare pentru acțiune și să prezin-
te astfel trecutul într-un mod didactic. Rămân astfel nerezolvate 
diverse probleme, dintre care unele nerezolvate în principiu, cum 
ar fi problema adevărului istoric, care poate fi prezentat diferit în 
funcție de interese diferite; problema caracterului de divertisment 
al acestei literaturi – nu știm aproape nimic despre comportamen-
tul de petrecere a timpului liber al cititorilor antici – și, în sfârșit, 
problema nevoilor situațiilor pentru care trebuie scrisă istoria. 
Aceste situații pot fi identificate, inclusiv diferențele dintre Grecia 
și Roma. Legăturile cu texte specifice pot fi cel mult plauzibile și 
nu dovedite. Problema necesității este, de asemenea, importantă 
pentru domeniul de aplicare al lucrărilor istoriografice, dar și aici 
trebuie să ținem cont de faptul că un autor, o operă literară, poate 
dezvolta o viață proprie și că lucrări pot fi scrise pentru a satisface 
orice nevoie. În sfârșit, există elementul de curiozitate, care poate 
fi atât de important pentru istoriografie, chiar exotic, și mai ales 
istoria exotică. Ar trebui să fim atenți la această problemă, poate 
măcar să o evidențiem vorbind despre tipuri de fascinație, care 
includ și istoria, dar care nu constau numai în istorie. 



3. Surse și forme preliminare

Cele cinci subsecțiuni ale acestui capitol sunt menite să acopere 
perioada de la problema scrierii narațiunilor istorice la surse-
le care sunt apoi utilizate pentru istoriografie, până la primele 
forme, inclusiv, dar nu limitate la formele scrise ale memoriei în 
anumite grupuri, care pot deveni apoi memoria colectivă a unei 
întregi societăți – sau nu.

3.1. Istoria scrisului la Roma
Romanii au adoptat un alfabet grecesc vestic; de fapt, adop-

tarea alfabetului grecesc vestic în Italia poate fi urmărită până 
într-un moment foarte timpuriu. De fapt, prima referință la epo-
peile homerice poate fi găsită în inscripția așa-numitei ‘cupe a lui 
Nestor’ încă din secolul al VIII-lea î.Hr. Așadar, într-un fel, prima 
dovadă a literaturii grecești provine din Italia. Grecii înșiși au 
adoptat alfabetul din Fenicia doar cu puțin timp înainte de secolul 
al VIII-lea. Acest lucru poate fi observat în formele individuale ale 
fiecărei litere, în special în secvența literelor. Prima literă a alfa-
betului fenician și a altor alfabete semitice, cum ar fi ebraica, este 
alef. În greacă, prima literă este alfa și acest paralelism continuă. 
Factorul decisiv este că grecii au extins acest alfabet fenician con-
sonantic – care caracterizează toate celelalte alfabete din Orientul 
Apropiat, cum ar fi ebraica sau araba – într-un alfabet complet 
care înregistrează și vocalele. Prin introducerea de noi semne sau 
prin reatribuirea semnelor, avem acum un alfabet capabil să de-
scrie structuri fonetice. Acesta este factorul decisiv; nu mai este 
doar un dispozitiv mnemonic, adică un ajutor pentru memorie 
prin pictograme, caractere care descriu concepte, ci o scriere care 
poate descrie secvențe de sunete. Dacă vă uitați la alte sisteme de 
scriere, acest lucru nu este deloc de la sine înțeles.

Acest alfabet grecesc s-a diferențiat rapid și a fost adoptat în 
Italia într-o formă care era răspândită în vestul Greciei. Probabil 
că a ajuns la latini prin medierea etruscilor. Acest lucru nu este 
complet sigur, dar este ipoteza cea mai plauzibilă având în vede-
re dovezile pe care le avem. Cele mai vechi texte conservate sunt 
inscripții în piatră sau inscripții asemănătoare graffiti-urilor pe 



52 jörg rüpke

unelte. Ceea ce ar putea fi descris ca fiind latină datează din seco-
lul al VI-lea. Cea mai veche inscripție importantă este așa-numita 
„inscripție regi-kalatorem” sau „inscripția din For” de sub Lapis 
Niger, o inscripție care a fost găsită în for în zona comitium-ului 
roman, unde poate fi încă văzută in situ și care datează probabil 
de la sfârșitul secolului al VI-lea sau începutul secolului al V-lea 
î.Hr. Interpretarea și lectura acestei inscripții este plină de pro-
bleme. Pot fi identificați termeni individuali. Se înțelege că este 
vorba de o lege sacră care numește un rex, un rege, și îi prescrie 
sau îi interzice ceva. Nu este clar dacă acest rege (rex) reprezintă 
preoțimea rex sacrorum, rege al ritualurilor, considerată a fi o in-
stituție republicană, sau dacă îl reprezintă încă pe rex, regele din 
epoca regală în capacitatea sa de conducător. Datarea depinde, de 
asemenea, de acest lucru și este acum pusă sub semnul întrebării, 
precum și diferențierea dintre cele două funcții. Acest exemplu 
arată, de asemenea, măsura în care astfel de texte pot fi crezute, 
numărul și forma literelor. Un text grecesc prin comparație este 
reprezentat de Imnurile lui Solon, mult mai ample, de la începutul 
secolului al VI-lea. Hesiod, care în orice caz lucra deja cu mijloa-
cele de scriere, și-a scris epopeile la începutul secolului al VII-lea, 
cândva după 700 î.Hr. În ciuda adoptării scrisului, putem vedea 
încă o disparitate în utilizarea scrisului.

La începutul secolului al V-lea există tratate între Roma și 
Cartagina. Acestea erau texte mai lungi, deși structurate foarte 
simplu, cu propoziții foarte scurte. Astfel de propoziții scurte sunt 
caracteristice Legilor celor XII Table de la mijlocul secolului al 
V-lea, care nu s-au păstrat sub formă de inscripții sau similar, ci 
doar sub formă de citate individuale, care se limitează la propoziții 
foarte scurte, adesea de numai trei, patru, cinci sau șase cuvinte, și 
care erau enumerate ca serii simple și organizate tematic. Și aici 
se poate observa încă cum scrisul se oprește la limita propoziți-
ei și nu formează încă texte continue. Primul text de dimensiuni 
mai mari de proză literară scris în latină, de încredere și fixat în 
scris în mod deliberat la acea vreme, este un discurs al celebrului 
Appius Claudius Caecus împotriva păcii cu Pirus. Acesta a avut 
loc la sfârșitul războaielor samnite, în 280 î.Hr., adică la începutul 
secolului al III-lea. Cicero era încă capabil să citească și să judece 
acest text (Cic. Cato 16). Appius Claudius Caecus, unul dintre cei 
mai importanți politicieni de la cumpăna secolelor al IV-lea și al 
III-lea, a rostit acest discurs împotriva păcii cu Pirus, care a trebu-
it să părăsească din nou Italia după celebra sa victorie ‘à la Pirus’, 
la o vârstă foarte înaintată.

Se spune că Appius a plasat un „r” între vocale în interiorul cu-
vintelor textelor sale, adică un „r” intervocalic în locul lui „s” care 
era scris anterior, adaptând astfel în mod evident scrierea la o evo-



53surse și forme preliminare

luție fonetică pe care o numim rotacism; de asemenea, se spune că 
a înlocuit litera grecească „z”, care nu are nicio funcție în limba 
latină, cu un „g” în ordinea literelor. Până atunci, „c” și „g”, adică 
un sunet K mai moale sau mai dur, nu erau diferențiate în scris. 
Aceste două detalii minore, care sunt totuși o intervenție profundă 
într-un sistem scris, arată dintr-o perspectivă istorico-lingvistică 
cât de mult această scriere este încă în schimbare și cum un indi-
vid cu textele sale nu poate impune astfel de schimbări imediat, ci 
pe termen lung. Din acest punct de vedere, se confirmă faptul că 
Appius Claudius Caecus a fost la începutul scrierii la Roma.

3.2. Arhivele publice – forma scrisă a administrației
Cum se reflectă existența scrisului în administrație? În primul 
rând, o observație preliminară: în timpul perioadei imperiale, la 
Roma s-a dezvoltat o administrație foarte diferențiată. Acest lucru 
s-a datorat faptului că împăratul a înființat o administrație parale-
lă față de cea a funcțiilor senatoriale și nu a mai schimbat în fiecare 
an capul acestei administrații sau diferitele ramuri administrative, 
ci a încredințat anumite sarcini administrative unor persoane în 
mod permanent sau pentru perioade mai lungi de timp, care pu-
teau, de asemenea, să anexeze personal auxiliar și departamente 
administrative secundare. Acest lucru s-a intensificat dramatic la 
sfârșitul secolului al III-lea d.Hr., odată cu încercarea de a institui 
o administrație la nivelul întregului imperiu care să poată interve-
ni foarte direct la nivelurile geografice de jos.

În perioada Republicii, situația era destul de diferită. Cei mai 
importanți magistrați se schimbau în fiecare an: un consul, un 
pretor, un edil, un chestor, toți acești oameni erau aleși doar pen-
tru un an. În ceea ce privește administrația, consulul ales aducea 
de obicei oameni din personalul său privat de sclavi pentru a-l 
sprijini în această funcție. Acest lucru înseamnă că nu există o 
separare clară între administrația publică și asistenții privați ai 
unui astfel de funcționar. În concluzie, rezultatul a fost o formă 
scrisă pentru administrație în perioada republicană care a fost cu 
siguranță redusă în comparație cu cea de astăzi și cu perioada im-
perială ulterioară.

O caracteristică fundamentală a sistemului politic din Roma 
este faptul că deciziile erau luate în cadrul comitetelor, în prezența 
unor persoane importante din clasele superioare. Era de neconceput 
ca o chestiune să fie decisă pe baza documentelor. Existau arhive, 
scrisori, documente, liste și așa mai departe, dar factorul decisiv era 
modul în care astfel de informații erau aduse într-o ședință, o ședin-
ță a senatului, de exemplu: aveau loc discursuri și pe baza acestora 
(sau ținând cont de statutul vorbitorului), se luau decizii. La fel era 
și la tribunal: existau dosare și colecții de documente oferite de per-



54 jörg rüpke

soane individuale, dar aceștia erau avocații care își țineau propriile 
discursuri în cadrul ședinței de judecată și trebuiau să folosească 
aceste discursuri, pe care le-au pregătit pe baza unor astfel de docu-
mente, pentru a se ajunge la o decizie în situația respectivă. Aceste 
discursuri puteau sau nu să convingă judecătorii. Exista, deci, o 
formă scrisă, dar această formă scrisă era doar un ajutor pentru îm-
bunătățirea și extinderea oralității. În general, în cazul Romei, avem 
de-a face pur și simplu cu o societate caracterizată de oralitate, nu 
de scriere. Scrisul era folosit ca un ajutor pentru oralitate. Romanii 
au folosit cuvântul scris și au înregistrat discursurile sub formă 
scrisă pentru a le putea memora și recita mai bine. 

Revenind la situația luării deciziilor în cadrul comitetelor. 
Cele mai importante documente scrise care rezultă din acest tip 
de structurare a deciziilor sunt procesele-verbale ale ședințelor, 
procesele-verbale ale ședințelor comitetelor care numesc persoa-
nele prezente și apoi deciziile luate. Cu toate acestea, la un prim 
nivel de scriere, aceste rezoluții nu sunt texte în sine, ci părți ale 
proceselor-verbale. Acest lucru se întâmplă și atunci când, de 
exemplu, redactarea unei legi nu are loc propriu-zis într-o ședință 
a senatului în care este adoptat un senatus consultum, o rezoluție a 
senatului, ci formularea finală este lăsată în seama unei mici co-
misii de redactare, formată din cinci sau șase senatori care se în-
trunesc și stabilesc formularea finală. Ceea ce se publică apoi este, 
în formă, procesul-verbal al acestei întruniri, în care cei prezenți 
sunt din nou numiți, apoi textul legii și, la sfârșit, poate exista un 
rând în care persoana care a redactat textul dă instrucțiuni pentru 
reproducere și așa mai departe.

În general, nu avem practic nicio urmă a unor astfel de docu-
mente administrative, în special din perioada republicană – deși 
acest lucru nu se schimbă fundamental în perioada imperială. 
Putem specula cu privire la cât de mult sau cât de puțin era dispo-
nibil. Ce ar fi putut fi prezent? Ce ar fi trebuit să fie prezent? Care 
au fost necesitățile care nu puteau fi satisfăcute decât în scris? De 
unde provin, de exemplu, aceste liste de consuli, care sunt repro-
duse din nou și din nou sub această formă, enumerând numele 
celor doi consuli an de an, de la fondarea Republicii în 510/9 până 
înspre prezent sau până la un punct final definit? Ne-am putea 
imagina cu ușurință că este vorba de liste păstrate de administra-
ție. Totuși, acest lucru ridică întrebarea referitoare la cine se afla 
la conducerea administrației respective.

De fapt, nu putem identifica cu exactitate apariția unor astfel 
de liste consulare decât într-un moment în care putem identifica 
și un interes pentru o astfel de evidență, și anume la începutul se-
colului al II-lea î.Hr. odată cu adoptarea unei legi privind succesi-
unea funcțiilor, o lex Villia annalis. Această lege definește criteriile 



55surse și forme preliminare

de bază pentru preluarea unei funcții și pentru posibilitatea de a 
candida la anumite funcții politice înalte. Deși a fost modificată în 
repetate rânduri, aceasta a format în esență structura care a rămas 
în vigoare până la sfârșitul Republicii. Întrebarea referitoare la ce 
funcție trebuie deținută înaintea alteia; ordinea funcțiilor de la 
edilitate la pretoriu la consulat; problema vârstei minime – pentru 
a fi consul, persoana trebuia să aibă cel puțin 43 de ani – toate 
acestea sunt reglementate de această lege de la începutul secolului 
al II-lea î.Hr. Această lege stabilea, de asemenea, că trebuiau să 
treacă cel puțin zece ani între fiecare repetare a mandatului de 
consul. Astfel, există un interes clar în a stabili cine a fost consul 
în anii anteriori și când. Întrucât anterior nu existau mecanisme 
ulterioare de responsabilizare, nu era de interes a ști cine fusese 
consul cu trei ani înainte. Legile adoptate au rămas în vigoare, 
războaie au fost purtate, câștigate sau pierdute, nu era nimic de 
schimbat. Dar acum, în contextul concurenței acerbe între o nobi-
lime extinsă și din ce în ce mai bogată, există brusc un interes pu-
blic de a ști dacă persoana care candidează pentru această funcție 
a fost consul acum nouă ani sau acum unsprezece ani (și dacă era 
patrician sau plebeu). Acum există, de asemenea, un interes în a ști 
dacă îți poți scoate adversarul politic din cursă înainte de terme-
nul de zece ani sau dacă trebuie să accepți candidatura și apoi să-ți 
asiguri propria victorie cheltuind mai mulți bani. Această legătură 
nu poate fi susținută de surse. Este o ipoteză care arată clar că 
problema interesului public pentru un document scris poate con-
duce la rezultate interesante pentru reconstituirea documentelor 
administrative care nu au fost păstrate ca atare.

3.3. Texte publicate
Odată cu chestiunea interesului public, putem trece la al treilea 
punct, și anume stabilirea căror texte sunt făcute publice, sunt 
publicate. Cu siguranță există suficiente documente scrise în 
cadrul fiecărei administrații care sunt produse, dar care nu sunt 
disponibile publicului. Există, de asemenea, întrebarea referitoare 
la ce texte ar trebui să fie accesibile cărui public. Publicarea este 
în primul rând un proces comunicativ. Cineva informează o altă 
persoană sau un cerc mai larg despre un anumit eveniment. Acum 
este uimitor să vedem cât de multe lucruri sunt publicate care sunt 
complet neinteresante și complet inutile pentru potențialii desti-
natari, pentru cei care ar putea să le citească – problema publicării 
unor informații inutile. Acest lucru trimite spre a considera ce 
obiective sunt urmărite printr-o publicare dacă nu există un inte-
res real pentru informații factuale din partea cititorului.

Primul și cel mai important motiv pentru publicațiile antice 
ale textelor administrative în sensul cel mai larg este prevenirea 



56 jörg rüpke

falsificării de către public. Când legi și tratate erau publicate, 
acest lucru nu însemna că erau copiate de mii de ori de sclavi 
și apoi distribuite în cartierele Romei, ci publicarea însemna în 
primul rând că o versiune a textului era produsă și plasată pe un 
suport rezistent la falsificare într-un loc accesibil. Acest suport 
este de obicei piatra, o inscripție, sau bronzul, adică texte gravate, 
care sunt apoi plasate în anumite locuri, anumite temple, de exem-
plu Templul lui Saturn din Roma. Acest lucru se aplică legilor și 
contractelor; dar se aplică și la ceea ce ar putea fi descrise ca fiind 
contracte de drept privat, la certificatele de lăsare la vatră ale sol-
daților în epoca imperială, care sunt adesea legate de acordarea 
cetățeniei romane. Indiferent de locul din lume în care soldatul era 
lăsat la vatră, cu ocazia acordării cetățeniei romane sau a unui alt 
privilegiu, se produceau copii din bronz ale acestor certificate de 
eliberare din funcție, care erau expuse public într-un templu din 
Roma și, prin urmare, puteau fi în principiu inspectate. Desigur, 
guvernatorul Moesiei, căruia i se prezintă un astfel de soldat cu 
un astfel de certificat de lăsare la vatră, nu are posibilitatea de a 
merge la Roma pentru a verifica dacă într-adevăr nu este un fals 
și dacă duplicatul este agățat acolo în mod corespunzător, dar, în 
principiu, această verificare este garantată.

Acest lucru prezintă un interes mai mare și are și beneficii 
practice atâta timp cât se referă la condițiile urbane romane în 
sine; anumite legi sunt smulse din administrația încă dominată de 
patricieni în ceea ce privește conflictele de interese, de exemplu în 
așa-numita luptă dintre patricieni și plebei, iar atunci este impor-
tant pentru popor, pentru plebei, ca un astfel de text să fie afișat 
și ca următorul consul patrician să nu scoată brusc din buzunar 
o versiune a legii în care formularea să arate complet diferită în-
tr-un punct crucial. Asigurarea autenticității, conservarea textelor 
prin publicare.

Un alt scop al publicării unui text poate fi cel mai bine carac-
terizat prin termenul de propagandă, care deformează informația 
prin selecție și alterare. Acesta ar fi, de exemplu, cazul inscripții-
lor arhitecturale în care este prezentată retribuția învingătorului 
din prada de război. Dar și inscripțiile onorifice de pe statui, care 
descriu viața anumitor persoane, și apoi inscripțiile funerare, se 
adaugă în acest sens. În timp, ambele categorii tind să fie oarecum 
detaliate, chiar dacă formele corespunzătoare au fost dezvoltate 
și extinse de-a lungul timpului, mai ales începând cu epoca lui 
Augustus. Dar astfel de inscripții funerare implică, de obicei, și 
monumente funerare mai ample. Monumentele funerare mai 
mari nu erau ridicate oriunde, ci de-a lungul arterelor rutiere ale 
Romei, cum ar fi Via Appia. Străinii sau chiar romanii care veneau 
la Roma puteau vedea pe plăcile mari cine ce a realizat.



57surse și forme preliminare

Un ultim obiectiv al publicării textelor ar trebui clarificat 
folosind exemplul listelor consulilor menționate mai sus, faste-
le. Totuși, principiul poate fi ilustrat și în alte societăți, inclusiv 
în a noastră. Aceste liste de consuli încep de obicei la începutul 
Republicii, la sfârșitul secolului al VI-lea, o perioadă în care sur-
sele sunt în general destul de sărace, iar probabilitatea de a ști cu 
adevărat cine a fost consul într-un anumit an al Republicii secole-
lor al VI-lea sau al V-lea, este destul de scăzută. Ceea ce este mai 
important decât conținutul informațional este faptul că se face o 
afirmație despre propria identitate. Acest lucru ne aduce înapoi 
la funcția istoriografiei. Mai important decât numele persoanelor 
de la începutul listei este faptul că se afirmă astfel că Republica 
începe cu o dată fixă și marcată prin numele presupușilor consuli. 
Republica reprezintă sfârșitul domniei regale, există nume care 
se schimbă anual, nu mai există regi care au domnit timp de mai 
multe decenii la rând; și, conform sugestiei textelor, suntem și as-
tăzi în același sistem de consuli care se schimbă anual. Acestea 
sunt informații care se află dincolo de datele individuale ale unei 
astfel de liste, dar care sunt asociate cu impresia grafică. Desigur, 
este interesant pentru cititorii contemporani să vadă cine a fost 
consul în secolul al V-lea î.Hr.: acestea sunt familiile care sunt 
încă la conducere în Roma la momentul producerii textelor, sau 
sunt cele care s-au stins deja, dar ale căror rude îndepărtate sunt 
încă în viață și dețin o funcție similară. Pe baza unor astfel de in-
formații, este, de asemenea, posibil să se transmită detalii și, odată 
cu ele, imagini ale istoriei.

Factorul decisiv pentru astfel de liste este locul de unde încep. 
Acest lucru este valabil nu numai pentru listele consulilor romani. 
Este la fel de valabil și pentru listele arhonților din Atena, pentru 
listele de regi asirieni, pentru genealogiile din Orientul Apropiat și 
nu numai. Acestea sunt aproape întotdeauna, sau chiar întotdeauna, 
am putea spune, reconstrucții create mult mai târziu în timp față de 
momentul utilizării acestor liste, dar care doresc în mod deliberat 
să creeze un început și apoi să pretindă – și acest lucru ne aduce la 
listele specific istorice – că aceste liste sunt liste autentice. Mai de-
vreme sau mai târziu, există o teorie conform căreia în primul an al 
Republicii, consulii au început să fie notați anual, iar apoi se spune 
rapid că această listă este o copie a acelei liste originale.

Nu putem spune exact ce se înțelege prin acta diurna, „proto-
coalele zilnice”, deoarece nu există fragmente ale acestor texte – în 
afară de falsurile din epoca modernă. Aceste acta diurna sunt texte 
(ziare de perete) care au fost introduse de Cezar și, prin urmare, 
se prezintă ca un mijloc de luptă politică, ca un mijloc de a face 
clare unui public larg procesele din cadrul organelor de decizie 
senatoriale cu care Cezar se confrunta.



58 jörg rüpke

Rezumând punctele anterioare, devine clar că tipul de sursă 
care are cele mai mari șanse de a fi transmis, fiindu-i atașat celui 
mai durabil material, piatra, bronzul, este tocmai acest tip de înre-
gistrare care, având în vedere că publicarea nu este niciodată doar 
informație, este deosebit de expus riscului de a fi distorsionat, de 
a nu fi de încredere. Chiar și atunci când istoriografii antici recurg 
la astfel de inscripții, nu există nicio garanție că informațiile sunt 
cu adevărat autentice.

3.4. Tradiția familială
De la nivelul administrației publice, coborâm acum la nivelul fami-
liilor sau ginților (gentes). A distinge astfel între aceste două niveluri 
este înșelător. Rolul politic al ginților în ceea ce a fost denumit stat 
printr-un termen din secolul al XIX-lea nu este deloc de așa natură 
încât statul și asociațiile familiale să poată fi juxtapuse. Deși există 
un proces de dezvoltare a unor instituții cu caracter general care ar 
trebui să întruchipeze res publica, „cauza comună” și, prin urmare, 
și „binele comun”, capii nobilimii sunt din nou cei care reprezintă 
această comunitate. Din cercurile nobilimii, câțiva ocupă funcțiile 
și structurează astfel procesele decizionale. Acești oameni aduc cu 
ei propriul personal și propriul personal administrativ. 

Cu toate acestea, acest guvern comun, acest organ de decizie 
politică, aceste procese de decizie politică nu au fost complet 
absorbite de interesele particulare ale familiilor individuale. Mai 
degrabă, cel puțin începând cu secolul al IV-lea î.Hr., după înche-
ierea luptelor dintre ordine și apariția unei clase conducătoare co-
mune de patricieni și plebei, a nobilimii, există această orientare 
comună către comunitate, către binele comun, în măsura în care, 
în competiția de prestigiu dintre familiile individuale și dintre in-
divizi, contează doar performanța care este realizată pentru binele 
comun, pentru res publica, și nu pentru bogăția privată, res privata. 
Acest contrast este clar pierdut în traducere, întrucât ne referim la 
res publica a fi statul, iar res privata a fi averea privată, individuală. 
Pentru romani, ambele sunt res, una privata și una publica. Iar în 
competiția pentru prestigiu, pentru recunoaștere, pentru influen-
ță în cadrul acestei comunități, doar realizările care sunt făcute 
pentru res publica, pentru așa-numitul bine comun, contează.

Această competiție pentru influență nu este o competiție care 
se desfășoară doar la nivel individual, în sensul că cineva solicită 
anumite beneficii și privilegii pe baza performanței sale indivi-
duale. Această influență a indivizilor include reputația familiei 
din care provine cineva. Și asta înseamnă că ceea ce nu este atât 
de prezent la nivelul „statului”, și anume interesul pentru istoria 
instituției, este mult mai pronunțat la nivelul familiei. Trebuie să 
știi despre strămoșii tăi și, în același timp, să te asiguri că și cei-



59surse și forme preliminare

lalți știu despre asta. Aceasta este singura modalitate prin care un 
individ poate obține influența de care are nevoie pentru a deveni 
în cele din urmă consul. În acest fel, acumularea realizărilor din 
trecut și a reputației și influenței atribuite acestora este conside-
rată capital al familiei. Dacă vârsta și cariera în funcțiile publice 
sunt aceleași, numărul de consulate din familia mea și numărul 
de triumfuri din familia mea vor decide, atâta timp cât dorim să 
intrăm împreună în Senat, dacă unul sau celălalt dintre noi are 
voie să intre primul pe ușă.

Există situații în care, într-o societate puternic caracterizată 
de diferențe de statut, trebuie să se ia o decizie cu privire la cine 
are voie să vorbească primul sau cine începe. Dar acest lucru în-
seamnă că prestigiul nu trebuie să rămână o chestiune de simplă 
percepție. „Claudienii sunt ceva mai influenți decât Fulvii, dar 
poate că și Julii Caesares (nu erau!) sunt ceva mai influenți și ar 
trebui poate să vorbească înaintea lor”. Astfel de considerații pri-
vind rangul și comportamentul nu trebuie să conducă la situații 
problematice în cadrul nobilimii, dacă se dorește să se ajungă 
rapid la decizii consensuale. Prin urmare, exista necesitatea in-
troducerii unor criterii obiective privind reputația, prestigiul și 
influența publică. Soluția romană pentru această problemă este 
honores, sau onorurile, care este și termenul pentru funcțiile ono-
rifice. Onorurile sunt identice cu funcțiile magistraților. Singurul 
lucru care poate fi adăugat acestor funcții magistraturale este 
succesul militar, care este obiectivizat prin intermediul trium-
fului. Victoria trebuie să fi atins o anumită dimensiune (aceste 
criterii variază, de exemplu, potrivit lui Valerius Maximus, ina-
micul trebuie să fi pierdut cel puțin cinci mii de războinici sau 
este necesară o victorie într-o luptă în câmp deschis). La acest 
nivel al sistemului de clasificare, acest lucru se rezumă în unități 
individuale, calculabile, un triumf, două triumfuri, cinci triumfuri 
în familie. Dacă triumful a durat patru sau șase ore, prezentarea 
prăzii, nimic din toate acestea nu joacă un rol în această formă de 
cântărire a prestigiului și a rangului.

Există acum trei forme prin care veniturile familiale sunt 
făcute publice. Aceste trei forme nu sunt toate scrise. Cea mai 
importantă dintre acestea nu este o prezentare scrisă, ci o pre-
zentare ritualică. Aceasta este procesiunea funerară, procesiunea 
imaginilor, pompa imaginum. Imagines sunt imaginile ancestrale. În 
cadrul ceremoniei funerare cu această pompa imaginum, se ține un 
discurs, o laudatio funebris. Acest discurs poate fi scris și colectat 
în arhive. O formă finală de comprimare a acestui discurs fune-
rar este epitaful propriu-zis, titulus de pe un mormânt, care poate 
sublinia cele mai importante date despre o persoană într-o formă 
foarte concisă.



60 jörg rüpke

O astfel de laudatio este descrisă în cartea a șasea din Istoriile 
lui Polybios:

„Când moare la ei vreunul dintre oamenii vestiți, celebrându-se 
înmormântarea, este dus cu tot felul de podoabe în for lângă 
așa-numitele rostre și acolo este așezat uneori în poziție dreaptă 
încât să fie văzut de toți, rareori culcat. Aici, în timp ce tot po-
porul stă adunat împrejur, fiul, dacă are unul în vârstă și care se 
află de față, iar de nu, vreun altul din familie, se urcă pe tribuna 
rostrată și vorbește despre virtuțile mortului și despre faptele 
săvârșite cu succes în viață. De aceea, în mulțime, nu numai cei 
care au luat parte la acele acțiuni, ci chiar și străinii, amintindu-și 
sau reprezentându-și în fața ochilor trecutul mortului, sunt atât 
de mișcați, încât pierderea pare că este nu numai pentru cei în 
doliu, ci pentru întregul popor. Apoi, după ce îngroapă mortul 
și fac totul după datină, pun chipul lui, închis într-un templu 
mic de lemn, în locul cel mai de la vedere din casă. Chipul este o 
mască, reprezentând cât se poate de bine înfățișarea și trăsăturile 
mortului. La sacrificiile publice scot aceste chipuri și le cinstesc 
cu toată grija și, când moare vreunul vestit dintre rude, le aduc 
la cortegiul funebru, punându-le pe oameni care par că seamănă 
foarte bine ca statură și ca împodobire exterioară. Aceștia, dacă 
mortul a fost consul sau pretor, îmbracă toga pretextă [cu tiv 
purpuriu], dacă a fost cenzor, de purpură, și brodată cu aur dacă a 
obținut triumful sau ceva de felul acesta [toga picta]. Așadar, toți 
aceștia înaintează suiți în care, precedați de fascii de nuiele, de 
lictori și de alte distincții, la care fiecare avea dreptul după func-
ția îndeplinită în viață; iar când ajung la rostre sunt așezați cu 
toții la rând pe scaune de fildeș. Pentru un tânăr doritor de glorie 
și de virtute, e lucru de seamă să vadă o priveliște neîntrecută în 
frumusețe ca aceasta. Căci pentru cine n-ar fi un imbold vederea 
imaginilor, parcă vii și respirând, ale oamenilor vestiți prin vir-
tuțile lor? Ce priveliște ar putea fi mai frumoasă decât aceasta? 
Ceva mai mult: cel care ține cuvântarea pentru mort, după ce a 
terminat de vorbit despre acesta, vorbește despre aceia ale căror 
imagini sunt de față și, începând de la cel mai vechi, pomenește 
succesele și faptele fiecăruia. Astfel, reînnoindu-se mereu faima 
virtuții oamenilor de bine, se imortalizează gloria celor care au 
săvârșit ceva frumos, e cunoscută de toți și transmisă urmașilor 
slava celor care au slujit bine patria. Dar, ceea ce este mai im-
portant, tinerii sunt îndemnați să suporte orice pentru interesul 
comun, ca să dobândească gloria care îi însoțește pe oamenii 
distinși”. (Polybios, Istorii, 6,53-54,3; trad. Virgil Popescu).



61surse și forme preliminare

Polybios, trebuie adăugat, scrie acest lucru dintr-o perspectivă 
în care se întreabă despre cauzele măreției ascensiunii bruște a 
Romei și ale victoriei romane asupra grecilor, mult mai avansați 
din punct de vedere cultural.

Ce se păstrează în cadrul acestui ritual de comemorare în me-
moria colectivă a unei gens, dar pentru un public larg? Succesele, 
faima? Ce anume? Meritele sale față de ale celorlalți, onorurile sale, 
faptele strămoșilor săi apăreau mai ales în eulogie. Dacă ne concen-
trăm doar asupra elementelor rituale și ne întrebăm, de asemenea, 
cum obține vorbitorul aceste informații, ar trebui să presupunem 
că elogiastul are acces la arhiva tuturor discursurilor anterioare sau 
cel puțin la ultimul discurs. Totuși, acest lucru nu este deloc sigur. 
După procesiunea triumfală, care aduce generalul în oraș ca statu-
ie (vie) și pe Capitoliu, am arătat într-un eseu că pompa imaginum, 
„procesiunea imaginilor”, defila probabil cu toți strămoșii care au 
dobândit ius imaginis prin funcția lor: dreptul de a avea o proprie 
statuie onorifică ridicată în public. Acest lucru oferea ulterior in-
formații despre cum arăta defunctul, dar mai ales despre cum era 
amintit. Dacă era necesar, măștile de ceară puteau fi copiate.

Ceea ce rămâne din individ este înfățișarea și funcțiile sale, 
precum și succesele sau realizările acelor membri ai familiei care 
au apărut la funeraliile anterioare. Eșecurile nu sunt amintite, nici 
funcțiile de început. Doar cea mai înaltă funcție este amintită. Tot 
ce a fost înainte lipsește. Când cineva poartă toga picta, în principiu 
nu mai știm ce funcții a deținut înainte. Ordinea pe care Polybios 
ne-o prezintă aici este cea care era valabilă la vremea sa. Această 
presupunere este și rezultatul lex Villia annalis. În Republica tim-
purie existau cu siguranță și alte ordine. Funcția de cenzor nu era 
neapărat cea mai înaltă funcție, așa cum apare în Republica târzie. 
Un cenzor din perioada republicană târzie fusese anterior consul. 
Nu putem spune același lucru cu certitudine despre un cenzor 
din secolul al IV-lea. Acest lucru înseamnă că, dacă ne bazăm pe 
informațiile care sunt transmise în mod ritualic aici, dezvoltarea 
constituției introduce un orizont fals de înțelegere. Anumite ipo-
teze nu corespund realității istorice. Acum poate începe discuția: 
Cenzorul a fost consul sau nu a fost consul? Dacă nu a fost consul, 
dar se presupune, pe baza constituției ulterioare, că trebuie să fi 
fost consul în calitate de cenzor, atunci trebuie să-i fie eliberat un 
loc pe lista consulilor. Cumva trebuie să acomodezi numele, apoi 
începi să îl introduci și ești deja în conflict dacă aveai deja o listă 
de consuli finalizată.

Ceea ce nu este amintit în modul acesta sunt datele. Ceea ce 
este prezentat este doar o linie redusă de strămoși. Dacă tatăl și 
bunicul nu au deținut niciuna dintre aceste funcții, atunci cea mai 
apropiată persoană de decedat este străbunicul. Aceasta înseamnă 



62 jörg rüpke

că succesiunea generațiilor nu poate fi citită din secvența proce-
siunii; chiar și cel mai primitiv mijloc de datare, o datare absolu-
tă prin calculul generațiilor, este astfel pierdut. Nu se știe dacă 
ultimul consul al familiei a fost consul cu una sau trei generații 
în urmă. Ca să nu mai vorbim de datele absolute, care nu se mai 
transmit deloc.

Problema lipsei de date absolute corespunde unei liste precum 
celei furnizate de inscripțiile funerare ale Scipionilor. Aceste in-
scripții funerare datează din secolul al III-lea î.Hr. Ele conțin cel 
puțin informații despre întreaga succesiune a funcțiilor, chiar dacă 
nu furnizează date absolute. Cel puțin teoretic, aceste informații 
pot fi transmise prin intermediul inscripțiilor, prin intermediul 
acelor tituli de sub măștile ancestrale. Aceste măști ale strămoși-
lor, care se află în atriumul familiei, au fiecare mici inscripții și 
ne-am putea imagina că astfel de informații au fost transmise și 
acolo sub forma unor astfel de inscripții.

Revenind la discurs, la laudatio: începutul și structura discur-
sului sunt interesante. Se începe cu cel recent decedat, care este 
amintit cu drag de toți, apoi se trece la cel mai în vârstă din familie 
și apoi se merge înainte spre cel mai recent. Pe de o parte, stră-
moșul cel mai în vârstă este foarte puternic evidențiat aici, iar pe 
de altă parte, există informații sigure la început, referitoare la cel 
recent decedat, și din nou informații sigure la sfârșit, referitoare 
la cel mai recent decedat. Acestea sunt informații care pot fi, de 
asemenea, controlate. Lucrurile incerte sunt la mijloc. În teoria 
retorică antică, acest lucru este cunoscut și sub numele de dispu-
nere homerică: cel mai slab argument în centru, cele mai puterni-
ce în față și la urmă. Există, de asemenea, o logică argumentativă 
în a face plauzibil ceea ce nu poate fi verificat prin ceea ce este 
verificabil la început și la sfârșit.

Putem observa că aici a fost dezvoltat un mecanism de reme-
morare sub formă de ritual, care este capabil să transmită date 
importante din istoria familiei și să le ofere, de asemenea, unui 
public larg, dar că, pe de altă parte, acest instrument de rememo-
rare genealogică este plin de probleme majore pentru istoriogra-
fie, care ar trebui acum să combine istoria diferitelor ginți într-o 
istorie socială. Din acest punct de vedere, problema surselor este 
foarte gravă.

3.5. Arhivele preoțești
Din cauza lipsei instituțiilor de stat – un „stat” roman s-a for-
mat foarte lent – au existat și alți purtători de tradiție în afara 
familiilor, cum ar fi grupurile și asociațiile, care au trebuit să își 
reconstruiască propria istorie în anumite circumstanțe pentru a 
oferi membrilor lor „cunoaștere” și oportunități de identificare. 



63surse și forme preliminare

Lucrările istorice ebraice și biografiile grecești ale lui Iisus au avut 
consecințe dramatice asupra istoriei religioase mediteraneene, la 
fel ca biografiile lui Buddha și ale călugărilor din Asia de Sud și 
Asia de Est. Cele mai importante instituții din Roma republicană 
au fost inițial arhivele preoțești, dar chiar și în acest caz nu există 
o tradiție fiabilă înainte de mijlocul secolului al III-lea î.Hr. În 
ceea ce privește critica surselor, nu este posibil să ne întoarcem 
mai departe în timp decât la începuturile istoriografiei. Preoții, 
pontifii, augurii și alții au dezvoltat același limbaj formal pe care 
îl cunoaștem din sfera publică, mai ales protocoalele. Aceste pro-
tocoale erau apoi reorganizate în funcție de anumite necesități în 
liste de succesiune, liste de succesori, liste care nu erau anuale 
– deoarece funcțiile preoțești sunt pe viață la Roma –, dar care 
enumerau totuși ordinea titularilor funcțiilor.





4. Epocile istoriografiei antice

4.1. Pe drumul către istoriografia romană
Textele nu sunt scrise și primite în vid. Istoriografia poate fi în-
țeleasă ca o comunicare cu scopul de a rezolva probleme. Ce era 
perceput ca o problemă și ce formă de comunicare a fost conside-
rată adecvată s-au schimbat de-a lungul timpului într-un mod care 
este ușor trecut cu vederea prin singularul colectiv „istoriografie”. 
Tradiționalismul și schimbările formelor lingvistice nu sunt însă 
paralele cu tradiționalismul și schimbările de poziții sociale și 
politice și cu analizele problemelor modelate de acestea. În acest 
capitol, se fac diverse încercări de a analiza mai în detaliu aceste 
procese. Acesta începe cu o scurtă trecere în revistă a practicilor 
și a purtătorilor memoriei culturale. Prin utilizarea termenului de 
memorie „culturală” mai degrabă decât „colectivă”, mă concentrez 
asupra mijloacelor de comunicare și asupra purtătorilor individu-
ali și instituționali ai amintirilor mediate, precum și asupra diver-
selor forme pe care acestea le pot lua – inclusiv istoriografia, care 
este subiectul principal aici. Cu toate acestea, memoria individu-
ală este cea care își însușește, respinge sau modifică memoriile 
sociale care, nu trebuie uitat, reprezintă baza relațiilor umane cu 
trecutul și a construcțiilor acestuia. Chiar și organizațiile „colec-
tive” implicate în procesele memoriei la Roma erau formate din 
grupuri foarte diferite de persoane. 

De un interes deosebit este motivul pentru care au fost adop-
tate forme ale istoriografiei grecești. Acest lucru era departe de 
a fi unul obișnuit și nu a avut loc în niciun alt oraș din regiunea 
mediteraneeană în care nu se vorbea limba greacă. Abia apoi se va 
face o propunere pentru formarea unor epoci și acestea vor fi ca-
racterizate pe scurt în formele lor politice, culturale și lingvistice. 
De asemenea, se va arăta că, în ciuda accentului pus pe latină, tre-
buie luate în considerare și operele scrise la Roma în limba greacă. 
Odată cu extinderea Imperiului Roman, sfera de control a împă-
raților romani și auguști, spre întreaga regiune mediteraneeană, 
trebuie inclusă și istoriografia care nu se concentrează exclusiv 
asupra orașului Roma sau care nu a fost scrisă la Roma.



66 jörg rüpke

Atunci când istoriografia greacă și cea latină sunt puse în 
relație una cu cealaltă, nu este vorba de evoluții contemporane. 
Abia la un secol după Tucidide, la începutul secolului al III-lea 
î.Hr., Appius Claudius Caecus a îmbunătățit alfabetul latin pentru 
a reflecta mai bine sunetul limbii latine, folosind litera G pentru 
a distinge C-ul dur, velar, de cel moale și adaptând alfabetul la 
pronunția modificată de la S la R intervocalic (rotacism). Dar a 
mai trecut aproape un secol până când Quintus Fabius Pictor a 
devenit probabil primul roman care a scris o lucrare cuprinză-
toare de istorie. Și a făcut acest lucru la Roma, în limba greacă, 
deoarece găsise modelul unei istorii continue a unui oraș în limba 
greacă. El a dedicat mult spațiu descrierii activităților religioase 
ale elitei politice, probabil pentru că a văzut aceste ritualuri ca pe 
un element important a ceea ce pentru el trebuia să fie subiectul 
narațiunii: „cauza comună” (res publica) a orașului Roma. Istoricii 
romani de mai târziu, inclusiv cei care au scris în latină începând 
cu mijlocul secolului al II-lea, au rămas fideli acestui interes.  

Aceasta nu înseamnă că amintirile clanurilor cu privire la rea-
lizările lor nu au jucat niciun rol. Fără îndoială, familiile și descen-
denții lor de sex masculin își transformaseră de mult strămoșii (de 
sex masculin) în eroi în propriile lor tradiții cântate. Familiile au 
început să transmită aceste fapte eroice într-o formă foarte pre-
scurtată în inscripții funerare, cum ar fi în Mormântul François 
etrusc din Vulci de la sfârșitul secolului al IV-lea î.Hr. și pe sar-
cofagele din mormântul membrilor familiei Cornelii Scipiones 
din Roma în secolul următor. Aceste amintiri nu erau restrânse la 
cercul familial. Cel târziu din a doua jumătate a secolului al IV-lea 
î.Hr., aristocrații au adoptat practica grecească puțin mai veche 
de a ilustra pretențiile atât ale strămoșilor celebri, cât și ale per-
soanelor în viață, prin forma statuilor ridicate în fața caselor lor și 
chiar, ocazional, în contexte monumentale.  

Inițial erau generalii victorioși cei care călătoreau în oraș ca 
„statui vii”. Ei pozau ca o statuie în armură completă pentru a fi 
onorați ulterior cu o statuie reală pe Capitoliu. Autorizarea unei 
astfel de procesiuni triumfale depindea de o decizie a clanurilor 
reunite în Senat. Pe măsură ce diferențele sociale și concurența 
s-au intensificat în timpul și după cel de-al doilea război punic 
(218-201 î.Hr.), au existat presiuni din ce în ce mai mari pentru a 
lega permisiunea de a ridica o statuie în spațiul public de anumite 
realizări militare sau de îndeplinirea unor funcții magistraturale 
înalte. În 158 î.Hr., cenzorii au înlăturat din forum toate statuile 
care nu fuseseră autorizate printr-o rezoluție a senatului. În ace-
lași an, s-a încercat să se interzică femeilor să poarte bijuterii ex-
cesiv de ostentative. Această măsură indică amploarea procesului 
de diferențiere.



67surse și forme preliminare

Aproape în același timp, grecul Polybios a observat cum famili-
ile aristocratice din Roma au reînviat strămoșii care au fost cu ade-
vărat – sau doar s-a presupus că ar fi fost – celebrați pentru victorii 
sau funcții sub forma unor „statui vii” și au angajat actori plătiți 
pentru a interpreta personalitățile moarte. Acestea erau prezentate 
în locul central de întâlnire publică, comitium-ul din forum, care re-
prezenta și zona de locuire a elitei. Prin urmare, „statuile vii” erau 
expuse practic la ușa lor, dar în mod deliberat într-un spațiu public; 
aici se țineau discursuri în onoarea strămoșilor reprezentați și apoi 
„statuile vii” erau conduse într-o procesiune prin oraș până la locul 
de incinerare. Aceste „statui vii” și ritualurile asociate, precum și 
măștile de ceară, erau folosite în procesiunea funerară. Măștile fo-
losite de actori erau expuse împreună cu discursurile sau inscrip-
țiile aferente în spațiul semi-public al atriumului, menținând vii 
amintirile membrilor familiei și ale persoanelor din cadrul și din 
afara cercului familial apropiat sau, în primul rând, reactivându-le. 
Prezența vizibilă a unor astfel de personalități exemplare ar putea 
servi drept motivație pentru generațiile următoare să le calce pe 
urme și ar trebui să servească drept dovadă în privința caracterului 
adecvat al familiei pentru obținerea unor astfel de funcții în ochii 
clienților care trebuiau să le aleagă. 

Dar memoria nu a rămas doar memoria familiilor sau din ca-
drul acestora. Primele încercări de a scrie o istorie romană comu-
nă au coincis cu o perioadă de conflict intens și de confruntare 
cu alte societăți și practici culturale mai îndepărtate. Generalii 
romani și trupele lor au avansat dincolo de Sicilia și Sardinia în 
Spania și Africa de Nord în secolul al III-lea î.Hr.; după cel de-al 
doilea război punic, ei au invadat teritoriile grecești apropiate și 
îndepărtate și s-au stabilit în sudul Galiei (Franța), în Asia Mică și 
pe coasta mediteraneeană spaniolă încă din secolul al II-lea î.Hr. 
Contactele directe sau indirecte s-au extins până în Palestina și 
Egipt. Sclavi, negustori, ambasadori și, uneori, chiar soldați com-
batanți au venit din aceste zone în Italia. Diversitatea culturală 
nu a fost învățată doar citindu-i pe Herodot sau pe Hellanicos din 
Mytilene. Ea a devenit parte a prezentării triumfătoare de sine a 
unui învingător, fie în templele special construite, fie în propria sa 
vilă, poate în peristil, porticul din jurul grădinii. Grecii mergeau 
la Roma și rămâneau acolo ca medici sau ca profesori de citit și 
scris pentru tinerii care nu știau dacă își vor imita sau depăși tații 
în funcțiile care le-ar fi permis să aducă acasă o avere mai mare 
decât a altor clanuri. Prin urmare, contactele culturale nu erau li-
mitate la teatrele de război îndepărtate, ci erau prezente, dacă nu 
omniprezente, la Roma.

În aceste condiții, relatările grecești care legau starea ac-
tuală a unui oraș de începuturile sale comune, precum cea a lui 



68 jörg rüpke

Philochoros pentru Atena, erau atractive. Scriitorii care lucrau la 
Roma și care doreau să demonstreze că o istorie comună a pre-
cedat cooperărilor și rivalităților dintre clanurile din Roma au 
urmat exemplul povestirilor grecești despre fondarea orașelor și 
au mutat cât mai multe instituții importante în primii ani de dez-
voltare a orașului. 

În lucrarea sa Annales, poetul Ennius a introdus un al doilea 
principiu în relatarea sa epică a istoriei romane de la începutul 
secolului al II-lea î.Hr. care a jucat ulterior un rol important în is-
toriografia în limbă latină. Acesta era ritmul anual, care prevedea 
rotația anuală a funcțiilor de conducere din administrație. O astfel 
de structurare a istoriografiei nu trebuie să se limiteze la prezen-
tarea câtorva inovatori originali și inventatori, așa cum era cazul 
în mit. În schimb, autorii de istorii continue puteau enumera un 
număr mare de protagoniști care intrau în scenă la începutul unui 
nou an și care își asumau atât responsabilitățile, cât și datarea. 
Această inovație literară s-a extins și la sfera religioasă și a inclus 
informații despre noi temple, noi ritualuri și noi preoții.

Nu mai puțin interesați de trecut au fost cei care, începând cu 
mijlocul secolului al II-lea î.Hr., au scris texte descriind în detaliu 
anumite instituții sau proceduri pe baza consemnărilor judecători-
lor sau preoților și a propriei lor intuiții. Quintus Fabius Maximus 
Servilianus a scris despre „dreptul pontifical”, iar Marcus Iunius 
Congus despre „prerogativele funcției”. Sergius Fabius Pictor a 
scris despre „drepturile pontifilor” și a enumerat „următoarele 
zeități pe care un flamin le invocă atunci când efectuează sacri-
ficiul asociat zeiței Ceres către Tellus și Ceres: cel care mătură 
câmpurile, cel care ară din nou, cel care face brazde, semănătorul, 
plugarul, secerătorul, cultivatorul, plivitorul, secerătorul, culegă-
torul, depozitarul, cel care scoate grâul depozitat”. În calitatea sa 
de flamen Quirinalis, preot al lui Quirinus, Pictor a fost membru al 
Pontifilor, iar existența consemnărilor ținute de această preoție cel 
mai probabil l-a inspirat să creeze o astfel de sistematizare. În peri-
oada ulterioară, alții au urmat acest exemplu de autoreflexivitate și 
sistematizare. Augurii, preoți care erau responsabili de divinație și, 
mai ales, de procedurile menite să asigure prosperitatea și bunăs-
tarea, au scris despre auspicii și despre legea augurală. În ambele 
cazuri, sistematizarea practicilor administrative (și, prin urmare, a 
celor religioase) a mers mână în mână cu cercetarea trecutului, fie 
în arhivele propriei preoțimi, fie în istoriografia generală.

Memoria transformată în „istorie” poate fi urmărită în formă 
scrisă din secolul al III-lea î.Hr. Avem dovada inscripțiilor funera-
re onorifice, care cresc în amploare de la sfârșitul secolului al IV-
lea î.Hr. cu sarcofagele și elogiile pentru familia Scipionilor. Cel 
mai timpuriu discurs funerar cunoscut (laudatio funebris), care a 



69surse și forme preliminare

supraviețuit doar în formă fragmentară și, prin urmare, reprezintă 
probabil un discurs scris, datează din anul 221 î.Hr.; este vorba 
despre consulul (care a ocupat această funcție de două ori!) și – 
deși această informație lipsește din fragmentul de text – pontifex 
maximus L. Caecilius Metellus. Pe la mijlocul secolului al III-lea, 
pontifex maximus Ti. Coruncanius a început să scrie commentarii: 
procese-verbale privind schimbările în rândul membrilor, semne-
le miraculoase observate și deciziile luate. Atribuirea caracterului 
de actor instituțiilor însele, anumitor funcții preoțești din cadrul 
rețelei de autorități tot mai formalizate și diferențiate, pare să 
fi fost funcția dominantă. Astfel știm că, în 275 sau 274 î.Hr., L. 
Postumius Albinus a fost preotul desemnat ca rex sacrorum care 
a asistat la introducerea unei noi practici divinatorii. Haruspices, 
preoții etrusci specializați în examinarea măruntaielor, au început 
să acorde atenție inimii victimei atunci când examinau mărunta-
iele. Actele ritualice ale elitei politice constituiau o parte centrală 
a memoriei documentate astfel.

Aceste evoluții trebuie privite într-un context mai larg. La sfâr-
șitul Republicii, putem observa începuturile a ceea ce am numit 
în altă parte raționalizare. Instrumentele lingvisticii, filologiei și 
filosofiei grecești au servit la sistematizarea gândirii de tip „se-
cond-order” chiar și în ceea ce privește religia. Concentrarea unor 
astfel de texte într-un deceniu, în anii ’50 și ’40 ai secolului I î.Hr, 
indică atât forța dezvoltării, cât și caracterul său distinct localizat. 
Cu siguranță, nu este o coincidență faptul că nu doar prima lucrare 
istorică în limba latină complet păstrată, Commentarii-le lui Cezar, 
ci și edițiile autorilor comici cu o sută și de ani mai în vârstă care 
alcătuiesc corpusul nostru, datează din acești ani. Chiar dacă Cezar 
și-a scris comentariile în tabere de iarnă îndepărtate: era vorba de 
ceva local, despre o dezvoltare în interiorul și despre un discurs 
despre Roma, care se vedea acum ca centrul lumii, chiar dacă era 
doar unul dintre numeroasele centre intelectuale ale Mediteranei 
antice. În locuri precum Atena, Pergam și Alexandria – pentru a 
ilustra implicarea a trei continente – au existat evoluții compara-
bile chiar mai timpurii. Vorbim în continuare despre o mică elită 
intelectuală care era acum implicată și în gândirea despre ordinea 
lucrurilor în comunicarea scrisă. Istoria era acum, de asemenea, 
un instrument puternic de organizare a trecutului și viitorului la 
Roma. Istoricizarea religiei a fost un element important în crearea 
de noi identități și nu antiteza unei înțelegeri raționale a lumii.

Narațiunile despre trecut au existat și încă există în multe 
forme diferite, dintre care mitul și istoriografia au fost cele mai 
importante. Istoria se deosebea de mit fiind o practică ce nu doar 
că relata un trecut, dar îi și dădea un cadru temporal sau chiar 
cronologic. Prin utilizarea unui astfel de cadru cronologic, istoria 



70 jörg rüpke

a făcut posibilă relaționarea unor povești izolate între ele atribu-
indu-le o dată. Pentru antichitate, aceasta nu era o sarcină ușoară 
întrucât o multitudine de epoci erau în folosință, de obicei acestea 
fiind bazate pe conducători locali. O epocă bazată pe numărarea 
mandatelor principalilor magistrați sau regi indica în mod evident 
mai degrabă coincidențe decât intervale. Prin urmare, conceptul 
de timp istoric poate varia. Exemplaritatea, de exemplu, excelen-
ța și valoarea paradigmatică a unei acțiuni sau a unei persoane, 
era o caracteristică a trecutului care conecta intens trecutul cu 
prezentul. Acest lucru a fost popular până la începutul perioadei 
moderne. Cu toate acestea, prin introducerea contingenței, istoria 
ne-a permis să punem accentul pe trecut și să subliniem distanța 
acestuia, mai degrabă decât prezența sa normativă. Dar cum ar 
putea fi folosită atunci ca sursă de legitimare și identitate? 

Numeroasele reprezentări cunoscute sau existente ale istoriei 
sugerează că, de cele mai multe ori, conflictele și revendicările 
controversate ale unor grupuri mai mici sau mai mari de persoane 
au fost cele care au declanșat producerea de narațiuni istorice și 
cele care au condus la narațiuni cu versiuni noi sau la accentuări 
diferite ale unor evenimentelor din trecut. Astfel, istoria tinde 
să fie contestată sau periclitată și nu ar trebui să existe nicio-
dată într-o formă singulară. Spre deosebire de simpla memorie, 
istoria introduce contingența de la bun început pentru a contesta 
adevărul stabilit de alții. Introducerea concurenței pe fondul le-
gitimator al trecutului este un instrument puternic, dar riscant. 
Prin urmare, unele epoci și unele domenii sunt mai susceptibile 
la istoriografie decât altele.

4.2. Dezvoltarea formelor literare
Să ne reamintim de așa-numitele capitole metodologice ale lui 
Tucidide; în cursul lucrării, se adaugă un alt capitol care tratează 
cronologia. Astfel, un nivel foarte ridicat de reflecție metodolo-
gică a fost deja atins în istoriografia greacă timpurie. Acest nivel 
este menținut și în perioada următoare, discuția despre metode 
fiind reprezentată, din perspectiva filologiei clasice, prin cele trei 
cuvinte-cheie – istoriografia retorică, istoriografia tragică și isto-
riografia pragmatică. Istoriografia retorică este gândită ca o istori-
ografie care pune un accent deosebit pe ornamentarea lingvistică; 
istoriografia tragică urmărea în special să încurajeze cititorii să 
trăiască experiența trecutului prin prezentarea unor episoade sub 
formă de tragedie, în contexte tragice sau prin accentuarea acelor 
evenimente care pot fi descrise ca tragice. Și, în sfârșit, istorio-
grafia pragmatică era o istoriografie concentrată foarte puternic 
asupra contextelor politice și care tindea să renunțe la ornamen-
tarea retorică și la compoziția tragică. Acest tip de istoriografie 



71surse și forme preliminare

punea accentul pe problema contextelor proceselor politice și a 
motivelor actorilor politici.

Prin intermediul acestei delimitări clare a celor trei direcții 
ale istoriografiei, anumite tradiții retorice au fost apoi asociate cu 
anumiți istorici. Istoriografia pragmatică a fost asociată în special 
cu Tucidide, dar și cu Polybios care a scris în limba greacă la Roma 
în secolul al II-lea î.Hr. Această istoriografie pragmatică a devenit 
modelul istoriografiei moderne, sau mai exact, ceea ce istoriografia 
modernă, în special în secolul al XIX-lea, a selectat din ansamblul 
larg al predecesorilor săi antici: după ce Titus Livius și poveștile 
sale despre perioada romană timpurie au trebuit să fie înlăturate, 
Tucidide oferea acum istoria contemporană, interogarea critică a 
martorilor și încercarea de a compara diferite surse între ele.

Deși această caracterizare conturează anumite poziții într-un 
mod ideal-tipic, utilizarea unei astfel de clasificări pentru o ana-
liză istorică a istoriografiei grecești, clasice și elenistice, și apoi a 
istoriografiei romane ulterioare, este fundamental greșită. Primul 
motiv este că Tucidide și, într-un anumit sens, Polybios, prototi-
purile istoriografiei pragmatice, au fost cazuri speciale. Tucidide 
s-a limitat la istoria contemporană pe care a trăit-o el însuși și, 
în mod deliberat, la evenimente politice și militare. Prin urmare, 
el are un orizont mult mai restrâns decât ceea ce se găsește de 
obicei în istoriografia antică. La fel se întâmplă și cu Polybios. 
Polybios este un grec care a ajuns la Roma ca prizonier de război, 
un om care fusese deja un lider politic în patria sa natală și care 
se întreba în această situație ce s-a întâmplat și de ce aceste vechi 
formațiuni statale grecești erau inferioare acestor nou-veniți din 
punct de vedere cultural, romanii. El a încercat să analizeze acest 
lucru și să îl traducă în instrucțiuni pentru el însuși, pentru pro-
pria sa clasă politică, pentru clasa politică greacă. Și aici, orienta-
rea pragmatică nu este o opțiune fundamentală a istoriografiei, ci 
o formă de istoriografie realizată ca răspuns la evenimente istorice 
specifice. Din ambele motive, atât Tucidide, cât și Polybios, au 
primit o recepție destul de slabă în antichitate. Ei nu au fost mari 
modele de urmat în antichitate, așa cum fuseseră stilizați să pară 
în secolul al XIX-lea. Poate că acum, la începutul secolului al XXI-
lea, putem spune clar că ei nu au fost prezentați în mod corect în a 
fi singurele modele de urmat. 

Al doilea motiv pentru care clasificarea istoriografiei retorice, 
tragice, pragmatice este nefericită este că separarea celor doi poli 
ai istoriografiei, utilitatea, prodesse, și aspectul plăcut, distractiv 
al istoriografiei, latinescul delectare, este pur și simplu greșită. Nu 
există niciun istoric antic de la care să avem vreo dovadă a pro-
priilor sale gânduri despre istoriografie care să nege importanța 
ambilor poli. Dacă nu vă face plăcere să citiți o carte, nu o veți 



72 jörg rüpke

citi deloc sau nu o veți citi până la capăt și nu veți obține niciun 
beneficiu din ea. Divertismentul pur este, de asemenea, imoral din 
punctul de vedere al antichității; ar trebui să existe întotdeauna 
un aspect util al acestuia. Delectare și prodesse nu pot fi înțelese ca 
două opțiuni diferite. Ele sunt inseparabile.

Rămâne doar problema relației dintre ele. Ce mijloace sunt 
folosite pentru a realiza prodesse și delectare? Iată opțiunea autori-
lor care ar fi încadrați în categoria istoriografiei tragice, dar care 
nu s-au descris niciodată ca atare; deci, nu este importantă doar 
dimensiunea cognitivă, informația pe care o furnizezi în scrierea 
ta istorică, ci trebuie, de asemenea, să permiți cititorului să retră-
iască anumite situații, adică să aduci la suprafață partea afectivă, 
experiența, chemarea emoțională. Tocmai de aceea, evenimentele 
sunt descrise în așa fel încât, dacă este posibil, cititorul să verse 
lacrimi la finalul episodului. Dacă o face, probabil că nu este doar 
pentru că a fost foarte emoționat, ci pentru că pur și simplu a în-
țeles lecția la un nivel emoțional și a realizat situația în care s-a 
aflat o anumită persoană sau un anumit grup de persoane al cărui 
sfârșit tragic este descris.

În cursul dezvoltării istoriografiei grecești, a existat foarte repe-
de un ansamblu larg de diferite forme de istoriografie locală, istori-
ografie continuă și istoriografie sub formă de liste și altele similare, 
care erau deja disponibile la acest nivel înalt de discuție metodolo-
gică în momentul în care literatura a început să apară la Roma.

4.3. Cronologie
Al doilea punct pentru care preistoria greacă a istoriografiei ro-
mane este importantă este cronologia. Problema datării a apărut 
încă de la început. Urmărind o singură genealogie în narațiune, 
aceasta poate lăsa spațiu pentru variații cronologice neglijabile în 
ceea ce privește longevitatea persoanelor și datarea absolută a eve-
nimentelor. Dar în momentul în care două genealogii, două gru-
puri de oameni, două dinastii conducătoare, două entități politice, 
sunt incluse într-o singură narațiune, evenimentele trebuie să fie 
fixate cronologic, să fie datate absolut și deci, coordonate. A trăit 
fiul lui A mai devreme sau mai târziu decât nepotul lui B? Se cu-
noșteau cei doi? S-au luptat între ei? Și așa mai departe. Cele mai 
vechi mijloace de datare sunt, prin urmare, sincronismele, adică 
descrierea unui fragment de istorie și apoi precizările cu privire la 
data în care a avut loc aceste eveniment important – această feme-
ie a fost regină și al 32-lea faraon domnea în Egipt. Acestea ar fi 
sincronismele, o mică formă literară importantă de istoriografie.

A fost probabil în Atena, și probabil de către autorii care au 
scris despre Attica, și anume istoricii locali, unde a fost introdusă 
pentru prima dată o reprezentare analistică. Aceștia s-au limitat 



73surse și forme preliminare

la un singur loc și și-au concentrat datarea asupra conducătorilor 
sau funcționarilor eponimi ai acestei unități politice. Aceasta nu 
este o problemă, deoarece ei se concentrau asupra unei singure 
unități politice.

Apoi, au existat în mod evident documente sau tradiții care 
au permis reconstituirea unor astfel de liste de nume la sfârși-
tul secolului al V-lea sau pentru sfârșitul secolului al V-lea, iar 
apoi, urcând spre perioada timpurie, pentru începutul secolului al 
V-lea, pentru secolul al VI-lea, astfel de liste au fost pur și simplu 
inventate, cu care s-ar fi putut astfel lucra. Acest lucru este posibil 
datorită metodei analistice, în care nu există o datare absolută, ci o 
datare relativă, ceea ce conduce la o rețea densă, anuală, de indicii 
de datare sub forma funcționarilor eponimi.

Această procedură fusese deja criticată de Tucidide. El sub-
liniază faptul că mandatul acestor funcționari poate să nu fie un 
an calendaristic, că uneori unul moare, apoi vine un succesor și 
poate că zece ani mai târziu nu mai știm dacă cele două nume 
pe care le avem acum reprezintă doi ani sau doar un an. Prin 
urmare, el a introdus pentru propriile sale lucrări un sistem de 
datare bazat pe ierni și veri consecutive, o metodă de datare și 
mai relativă. Aceasta poate fi utilizată pentru a organiza o is-
torie care acoperă doar câțiva ani, ca în cazul lui Tucidide, sau 
două decenii. Dar acest tip de datare este inutil pentru perioade 
mai lungi de timp sau dacă dorești să incluzi și alte evenimente. 
Critica lui Tucidide arată conștientizarea sa metodologică, dar 
soluția la care ajunge nu poate fi utilizată decât pentru scopu-
rile sale foarte specifice și nu este în niciun caz utilă. În sfârșit, 
se dezvoltă o variantă a datării eponime, și anume introduce-
rea erelor, a conducătorilor: se ia un conducător care a domnit 
timp de douăzeci și șapte de ani și se menționează că anumite 
lucruri s-au întâmplat în al treisprezecelea an al domniei aces-
tuia. Se continuă apoi cu fiii și nepoții. Aceasta ar fi o datare a 
erei. Era unui anumit conducător este o procedură care exista 
deja în Orientul Apropiat antic, în Mesopotamia și Asiria, unde 
exista, de asemenea, tendința de a avea ere fictive și mandate 
fictive. Cu toate acestea, există întotdeauna problema cu schim-
barea conducătorului, și anume că există două nume pentru un 
an calendaristic, iar preluarea funcției nu are loc, de obicei, la 
începutul anului calendaristic. Acest lucru duce, de asemenea, la 
ambiguități. Un celebru istoric, cronolog și naturalist grec ele-
nistic, Eratosthenes, a fost cel care a generalizat apoi sistemul de 
calcul al Olimpiadei. Prima Olimpiadă din anul 776 î.Hr. (pe care 
el nu a datat-o astfel) este Olimpiada 1. Olimpiadele au loc la fi-
ecare patru ani. Acum, fiecare eveniment ulterior poate fi dat ca 
fiind a 13-a Olimpiadă din al doilea an sau a 27-a Olimpiadă din 



74 jörg rüpke

al patrulea an, oferind astfel o rețea cronologică în care putem 
încadra întreaga istorie. Acesta este cel mai avansat calcul dispo-
nibil la începutul istoriografiei romane.

4.4. Roma în istoriografia greacă
Și, în sfârșit, al treilea și ultimul punct privind rolul pregătitor al 
istoriografiei grecești, menționarea Romei în istoriografia grea-
că. Începând cu al doilea val de colonizare grecească, Roma se 
afla la periferia Greciei Mari, Magna Graecia. Grecii s-au stabi-
lit în Italia și, prin urmare, este menționată în lucrările istorice 
grecești care tratează colonizarea și expansiunea Greciei Mari. 
Cu toate acestea, există un interes crescut pentru Roma doar în 
momentul în care există un contact cu adevărat masiv, un con-
tact belicos, și anume războiul piric de la începutul secolului al 
III-lea î.Hr. Regele Pirus a debarcat în Italia și poartă un război 
împotriva romanilor – și tocmai în acest moment găsim primul 
tratat amplu despre Roma, și anume în lucrarea lui Timaeus din 
Tauromenion. Timaeus este primul care discută despre Roma în 
detaliu la începutul secolului al III-lea î.Hr. Există numeroși isto-
riografi greci și cartaginezi, în special în epoca cartaginezilor și 
a războaielor punice, care se ocupă de Roma și toți sunt anteriori 
începutului istoriografiei romane propriu-zise. În cele din urmă, 
Polybios a fost cel care, la mijlocul secolului al II-lea î.Hr., a scris 
prima lucrare detaliată și conservată despre istoria Romei și, mai 
presus de toate, cel care a analizat constituția romană și cauzele 
ascensiunii și afirmării bruște a Romei în zona mediteraneeană în 
cartea a șasea a lucrării sale. Această carte a șasea a lui Polybios 
este, de asemenea, una dintre sursele principale pentru cunoaș-
terea noastră despre statul intern, despre constituția internă a 
statului roman în tranziția de la mijlocul la sfârșitul Republicii: 
ea oferă o descriere comprimată a constituției, a instituțiilor ro-
manilor de la cele politice la cele militare.

4.5. Periodizare
Istoriografia romană trebuie împărțită în două perioade majore: 
istoriografia republicană, pe de o parte, și istoriografia imperia-
lă, pe de altă parte. Ambele urmează să fie subdivizate. Preistoria 
greacă discutată până acum poate fi și ea plasată alături de o pre-
istorie romană. Cu toate acestea, aceste forme timpurii de tradiție 
genealogică nu ar trebui să fie menționate ca o primă epocă – toc-
mai pentru că exista o istoriografie greacă dezvoltată. Istoriografia 
romană se bazează nu numai pe propriile sale rădăcini, ci și pe 
această istoriografie greacă dezvoltată.

Prima epocă reală a istoriografiei romane este, prin urmare, 
faza timpurie și perioada analistică mai veche, de la sfârșitul se-



75surse și forme preliminare

colului al III-lea până la mijlocul secolului al II-lea î.Hr. A doua 
epocă este perioada războiului civil, 130-30 î.Hr. Întreaga perioadă 
augustană ar trebui și ea să fie inclusă aici, adică perioada frați-
lor Gracchi, cea a generalului Sylla, cea republicană târzie și cea 
augustană, toate încadrându-se în a doua fază. În multe privințe, 
perioada augustană pare să reprezinte sfârșitul istoriografiei re-
publicane târzii, atât în ceea ce privește conținutul, cât și genul. 
Urmează secolul I d.Hr., definit de împărații Iulio-Claudieni și 
Flavieni până în anul 96 d.Hr. Aceasta ar fi a treia epocă, secolul 
I d.Hr., Principatul timpuriu. A patra epocă, perioada ulterioară a 
Principatului, din jurul anului 100 d.Hr. până în 230 d.Hr.: aceasta 
ar fi epoca împăraților adoptivi și epoca Severilor – exprimată în 
dinastii. Aceasta este, înainte de toate, epoca istoriografiei gre-
cești la Roma, în special în a două parte; Tacitus se află la început 
ca un vârf al istoriografiei latine.

A cincea epocă aleasă aici este destul de scurtă, dar totuși re-
prezintă o incizie mai profundă, și anume epoca împăraților sol-
dați din jurul anului 235 (sfârșitul epocii Severilor) până la Marcus 
Aurelius în anii 270 d.Hr. A șasea epocă este Dominatul, cuvân-
tul-cheie al statului coercitiv din antichitatea târzie, o reconsti-
tuire a statului roman începând cu Dioclețian, continuată apoi de 
Constantin cu o nouă întoarcere, o nouă necesitate pentru istoria 
romană, o epocă ce coincide în esență cu perioada secolului al IV-
lea d.Hr., adică de la sfârșitul secolului al III-lea până la sfârșitul 
secolului al IV-lea. A șaptea epocă este denumită aici istoria lumii 
și a provinciilor târzii și sub-antice. Caracteristica principală de 
acum este că Roma nu se mai află în centrul atenției – căderea 
Romei în 410 –, iar istoriografia în limba latină este fie istoriogra-
fie universală, fie istoriografie regională, care însă rareori se referă 
la Italia, ci mult mai frecvent la noile orașe, la regatele germanice: 
istoria longobardă, istoria gotică, istoria francă.

Tranziția către literatura medievală timpurie odată cu 
Renașterea carolingiană este cu siguranță fluidă. În jurul anului 
800, ne aflăm deja în literatura medievală timpurie. 



76 jörg rüpke

4.6. Prezentarea epocilor individuale
Istoriografia republicană

Timp Istorie continuă Monografii Memorii Altele

înc. sec. III Ap. Claudius Caecus: Discursuri

mijl. sec. III                  Annales maximi (origini)

sf. sec. III Cn. Naevius: De bello Punico (epopee)

Originile analisticii

Q. Fabius Pictor (lb. greacă)

înc. sec. II L. Cincius Alimentus (lb. greacă) Plautus, Terențiu

Q. Ennius Annales (epic)

M. Porcius Cato: Origines

mijl. sec. II A. Postumius Albinus (lb. greacă) [Cato: De agri 
cultura] 
[Polybios]C. Acilius (lb. greacă)

L. Cassius Hemina (latină)

Gnaeus Gellius (latină)

Gracchi/sf. sec. II

sf. sec. II C. Sempronius Tuditanus

Sempronius Asellio: Historiae?

C. Fannius

L. Cornelius Antipater: Al Doilea Război Punic

C. Sempronius Gracchus

Sylla/înc. sec. I Analistica timpurie M. Aemilius Scaurus

Q. Claudius Quadrigarius P. Rutilius Rufus

Valerius Antias Q. Lutatius Catulus

C. Licinius Macer L. Cornelius Sulla

Aelius Tubero Cornelius Sisenna: Historiae

52/51 C. Iulius Caesar: De bello Gallico

ca. 47 C. Iulius Caesar: De bello civili

ca. 43 Corpus Caesarianum

ca. 42 C. Sallustius Crispus: Bellum Catilinae

anii 30 Bellum Iugurthinum, Historiae

anii 20 T. Livius: Ab urbe condita

Timp Istorie continuă Monografii Memorii Altele



77surse și forme preliminare

4.6.1. Faza timpurie și analistica mai veche
Începutul istoriografiei literare în perioada republicană este o fază 
timpurie. Limita inferioară a epocii se situează aproximativ în 
timpul fraților Gracchi, la începutul perioadei războiului civil. La 
limita superioară, la începutul secolului al III-lea î.Hr., discursurile 
lui Ap. Claudius Caecus, care au reprezentat primul text în proză 
– încă existent în perioada republicană târzie, dar care nu se mai 
păstrează astăzi – nu făceau încă parte din istoriografie, ci aparți-
neau etapelor preliminare. De abia din acest moment ne putem aș-
tepta în mod justificat ca texte în proză mai ample să fie transmise 
în literatură. Începutul consemnărilor pontificale contemporane, 
așa-numitele Annales maximi, este socotit pentru mijlocul secolului 
al III-lea, despre care se spune apoi că ar fi fost publicate sub acest 
titlu de către Publius Mucius Scaevola la sfârșitul epocii, în jurul 
anului 130 î.Hr. Aceasta formează concluzia, un cadru frumos în 
jurul acestei faze timpurii: Annales maximi încep să fie înregistrate 
la mijlocul secolului al III-lea și sunt finalizate în jurul anului 130 
î.Hr. Între aceste limite, la început, există o epopee scrisă de Cn. 
Naevius despre războiul punic, care este cea mai timpurie lucrare 
istoriografică propriu-zisă, dar nu sub formă de proză, ci ca epopee 
(nu încă în hexametru, ci în metrul saturnian; hexametrul a fost 
introdus la Roma abia la începutul secolului al II-lea).

Abia după aceea, istoriografia a început să fie scrisă în proză la 
Roma, inițial în greacă: la sfârșitul secolului al III-lea, de exemplu, 
de Q. Fabius Pictor, care a lucrat cu scheme cronografice de trei-
zeci și trei de generații; la începutul secolului al II-lea, de Cincius 
Alimentus, care a scris tot în greacă. Aceștia doi nu ar fi scris ana-
listic, în sensul prezentării istoriei an de an, dar aceste scheme 
cronografice largi arată că se lucrează cu unități mari și cu date 
inițial relative – zece, douăzeci sau treizeci de ani. Mai târziu, ei 
recurg parțial la calculul bazat pe Olimpiade. În această privință, 
ei nu erau încă analiști în adevăratul sens al cuvântului.

Urme clare de practici analistice pot fi găsite apoi în Q. Ennius. 
Acesta este un alt text epic, nu o lucrare în proză. El a scris Annales, 
o istorie a Romei de la începuturi până în zilele sale. Deoarece a 
trăit mult timp, a trebuit să adauge câteva cărți pentru a menține 
lucrarea la zi; în cele din urmă, a murit din cauza acesteia, dar a 
putut astfel să scrie o istorie contemporană până cu puțin timp 
înainte de moartea sa. Există aici urme clare de datare consulară 
ca procedură analistică tipică.

Prima lucrare istoriografică latină în proză a fost probabil 
Origines, istoriile originilor, scrisă de Cato; o altă lucrare de-a sa, 
De agri cultura, despre agricultură, s-a păstrat până astăzi. Tipic 
pentru Origines, din care ni s-au păstrat doar câteva fragmente, 
și, prin urmare, atipic pentru istoriografia contemporană și care 



78 jörg rüpke

îl caracterizează și îl critică pe Cato ex negativo, este faptul că 
acesta se abține de la a menționa nume. Faptele mărețe nu sunt 
asociate cu numele protagoniștilor, ci sunt descrise astfel: „Atunci 
consulul roman i-a învins pe cartaginezi”. Cato nu dorește să scrie 
istorie pentru a glorifica familii individuale, ci pentru a învăța din 
faptele strămoșilor, detașați de nume. Acest lucru arată în mod 
clar a) pozitiv, o orientare didactică și b) negativ, critica unei in-
strumentalizări utilitariste a istoriografiei.

Următoarele lucrări analistice sunt scrise din nou în limba 
greacă. Spre mijlocul secolului al II-lea, Postumius Albinus și C. 
Acilius, doi analiști, au scris în greacă. Utilizarea limbii grecești 
nu are nimic de-a face cu problema audienței. Aceasta nu este o 
istorie romană scrisă pentru greci, ci o istorie romană pentru ro-
mani, scrisă în limba în care literatura în ansamblu și literatura 
istoriografică pot fi scrise, fiind limba în care existau deja lucrări 
disponibile. Aceste modele arată cum să creezi tranziții sau cum 
să organizezi scene individuale. Aceasta era pur și simplu limba 
literaturii și nu o decizie pentru un potențial public. Abia după 
mijlocul secolului al II-lea î.Hr., limba latină s-a impus pentru 
istoriografie odată cu lucrările lui Cassius Hemina și Cn. Gellius.

Publicarea lucrării Annales maximi ar trebui adăugată acestei 
faze. În această perioadă, publicarea însemna cu siguranță nu 
numai publicarea a ceea ce fusese deja colectat, ci și o invenție 
masivă a istoriei timpurii. Gellius citează dintr-o carte a 97-a. 
Acest lucru este incert, dar ce este sigur este că el a descris ca-
tastrofa galică din 389 î.Hr. (sau 387 în datele vechi) în cea de-a 
15-a carte a sa; mai precis, înainte de începutul secolului al IV-lea 
î.Hr., el „epuizase” deja cel puțin paisprezece cărți vorbind des-
pre o perioadă pentru care putem presupune cu un grad ridicat de 
probabilitate că nu avea o singură sursă scrisă. Acest lucru ilus-
trează amploarea invenției analistice. Episoade cu dialoguri care 
se întind pe mai multe pagini sunt raportate din această perioadă! 
În cazuri individuale, acestea pot fi nuclee istorice care sunt prelu-
crate, dar din perspectivă istoriografică, aceasta este cu siguranță 
o invenție masivă – în același timp în care Polybios își scria istoria 
romană cu o abordare metodologică complet diferită.

4.6.2. Perioada războiului civil
Intrăm în perioada următoare cu frații Gracchi. În primul rând, 
această perioadă este caracterizată de o diferențiere a genurilor. Pe 
de o parte, găsim o continuare a analisticii. Mai ales în perioada lui 
Sylla, istoria romană timpurie este din nou folosită intens în analis-
tică ca mijloc de legitimare a anumitor opțiuni politice sau poziții 
gentilice (familiale). Autorii Valerieni, Valerius Antias de exemplu, 
îi descoperă pe Valerieni peste tot în preistorie în punctele centrale. 



79surse și forme preliminare

Susținătorii politicii populare, a celei promovate de Gracchi și a 
celei tribuniciene, îi descoperă pe Sempronieni în punctele cores-
punzătoare sau proiectează liniile conflictelor politice din această 
perioadă în istoria timpurie. Un exemplu este reprezentarea amplă 
a conflictului dintre patricieni și plebei din secolul al V-lea. Există 
elemente istorice încorporate în ea, dar multe detalii proiectează 
pur și simplu în trecut conflicte concrete care datează din trecerea 
dinspre secolul al II-lea spre secolul I. Nu numai nume, ci și insti-
tuții și conflicte sunt proiectate în trecut.

Locul social al istoriografiei s-a schimbat și el în cursul acestei 
perioade. În epoca precedentă, istoriografia era aproape exclusiv 
opera membrilor clasei senatoriale, adică a elitei conducătoare. 
Acest lucru se schimbă acum. Analiștii mai tineri sunt toți oameni 
dintr-o clasă socială mult mai joasă: aceștia sunt clienți ai marilor 
familii, dar nu erau ei înșiși membri ai clasei politice conducătoa-
re. La capătul acestei linii analistice se află Titus Livius, singura 
lucrare de istoriografie analistică ce a supraviețuit în mare parte, 
lucrarea care prezintă și interpretează istoria romană timpurie, is-
toria republicană romană, și într-un fel, care devine elementul de 
legătură pentru perioada ulterioară până în secolul al XIX-lea. Iar 
Titus Livius nu este roman, acesta provenea din Patavium (nordul 
Italiei), și astfel arată și faptul că localizarea geografică a istori-
ografiei romane era în schimbare sau în expansiune. La sfârșitul 
acestei perioade, Roma nu mai era doar orașul, ci – mai ales după 
Războiul Social de la începutul secolului I î.Hr. – întreaga Italie.

Tiitus Livius reunește tradițiile analistice, iar operele lui Titus 
Livius și Dionisius din Halicarnas sunt singurele din care se poate 
reconstitui întreaga tradiție – în afară de câteva citate din anticari 
sau din enciclopedii. Lucrarea lui Titus Livius cuprindea 142 de 
volume. Titus Livius a murit în 17 d.Hr. și lucrarea a fost conti-
nuată până aproape de această dată. Cu toate acestea, majoritatea 
celor 142 de volume au fost pierdute; doar volumele 1-10 și 21-45 
s-au păstrat. Aceeași descendență este evidentă și într-o lucrare 
care nu este menționată aici: Fasti Capitolini, fixarea prin inscripții 
a listelor consulare ale Republicii. Ca și Titus Livius, și această 
lucrare reprezintă o concluzie a formării republicane, ba chiar o 
invenție a propriului trecut. În mijlocul numeroaselor schimbări 
de putere din timpul războiului civil, un trecut al relațiilor de pu-
tere ordonate până în trecutul recent este descris monumental aici 
(și apoi adesea copiat în alte inscripții). Acesta este punctul în care 
aceste tradiții diferite, care încă existau în Republica târzie, la mij-
locul secolului I î.Hr., sunt grupate și înscrise în anumite tradiții 
pentru perioada ulterioară, astfel încât le putem reconstitui doar 
cu dificultate și nu complet. Aceasta este linia principală a istori-
ografiei continue din grafic.



80 jörg rüpke

După cum se poate vedea, diversitatea genurilor este acum 
introdusă în descrierea perioadei. În timp ce scrierea analistică 
este transmisă social, membrii clasei conducătoare rămân activi 
ca istoriografi. Cu toate acestea, ei nu mai scriau istorii continue, 
ci monografii, autobiografii și memorii. Acest fenomen începe 
cu frații Gracchi și, prin urmare, cu unii politicieni importanți 
din perioada acestora și imediat următoare: Aemilius Scaurus, 
Rutilius Rufus, Lutatius Catulus și Cornelius Sulla. Niciuna din-
tre aceste (auto)biografii nu s-a păstrat. Prima lucrare din această 
serie care s-a conservat este Bellum Gallicum a lui Iulius Caesar și 
apoi Bellum Pompeianum sau „Civile”, care au fost apoi completate 
și combinate pentru a forma Corpus Caesarianum. Și încă o linie: 
între memorii, autobiografii, adesea sub formă de commentarii, și 
istoriografia continuă, mai ales sub formă de anale, se află mo-
nografiile istorice, adică lucrări precum cea a lui Tucidide, care 
tratează o perioadă de timp restrânsă, eventual și cu o arie geo-
grafică restrânsă. Cele mai importante lucrări din perioada tim-
purie asociată contextului politic al fraților Gracchi sunt Istoriile 
lui Sempronius Asellio, relatarea lui Coelius Antipater despre al 
doilea război punic și, tot la sfârșitul seriei, lucrările lui Sallustius, 
Coniuratio Catilinae și Războiul împotriva lui Jugurtha. Sallustius a 
scris și el o istorie continuă, deși axată pe istoria contemporană, 
dar aceste Istorii nu au supraviețuit.

Cu aceasta se încheie examinarea istoriografiei republicane. 
Ar trebui adăugată o serie de autobiografii ale celor mai impor-
tante personalități din perioada augustană, inclusiv diverse mo-
nografii. În mod deliberat, începutul perioadei augustane nu ar 
trebui marcat, deoarece epoca augustană ar trebui înțeleasă ca o 
concluzie a istoriografiei republicane: în continuarea acestei linii 
de memorii, în încheierea liniei analistice și cu Fasti Capitolini, 
care nu sunt menționate aici, dar care sunt în partea de sus a 
graficului următor. Augustus a controlat destinul Romei timp de 
aproape cincizeci de ani. Aceasta este o epocă în care s-au întâm-
plat multe lucruri, un moment de cotitură, dar și o perioadă de 
tranziție. Atunci când oamenii vorbesc despre sfârșitul Republicii, 
Titus Livius oferă literar un punct de referință istoric, dar acesta 
moare la scurt timp după Augustus. De asemenea, el a trăit foar-
te mult timp, a scris istorie timp de aproape cincizeci de ani și a 
scris o sută patruzeci și două de cărți în această perioadă. Din altă 
perspectivă, însă, istoriografia imperială tipică începe la sfârșitul 
perioadei augustane, în secolul I d.Hr., așa cum o putem rezuma 
la Tacitus, de exemplu: ca un comentariu critic, senatorial, asupra 
politicii imperiale. Dacă dorim să subliniem acest lucru, putem 
lăsa istoria augustană să înceapă cu anul 27 î.Hr., de exemplu, con-
ferirea titlului de Augustus, sau 31, bătălia de la Actium.



81surse și forme preliminare

4.6.3. Perioada imperială timpurie
Istoriografia imperială

Timp Istorie continuă Biografie Epopee, altele
Sallustius Nepos Virgiliu
Dionisius din Halicarnas Hyginus, Verrius Flaccus

1 Titus Livius Fasti Capitolini             Pompeius Trogus
                    Valerius Maximus Cornelius Severus

Cremutius Cordus
                     Velleius Paterculus
Aufidius Bassus [Curtius Rufus]
Plinius cel Bătrân Lucan
Tacitus

100 Plutarh
Suetonius

Appian Marcion, Evanghelii
Fronto          Florus Acta apostolorum
Arrian                          [Granius Licinianus]

[Marius Maximus]
200                             Sextus Iulius Africanus

Cassius Dio
Herodian
Asinius Quadratrus Pontius                    Publuis Herennius Dexippus

300                  [lustinus]
                              Periochae                  L. Ampelius

                                  Eusebiu
Excerptum           [Iulius Obsequens]
Valesianum I Cronograful din 354          Iulius Paris

EKG         Ianuarius Nepotianus
                   S. Aurelius Victor De viris illustribus
                   Eutropius                Origo gentis Romanae
                   Rufus Festus

          Ammianus Marcellinus

          Virius Nicomachus Flavianus

400 Historia Augusta

         Ieronim

         Rufinus                               Claudian

                        Orosius Sulpicius Severus

          Eunapios v. Sardes

Possidius

                                       Hydatius

                                       Marcellinus Comes

500 Cassiodorus Eugippius
Procopius
Iordanes
Grigorie de Tours

... Beda Venerabilul
Paulus Diaconus

Einhard
Timp Istorie continuă Biografie Epopee, altele



82 jörg rüpke

În graficul de ansamblu, în mod similar cu cel anterior, există 
mai multe coloane care, la rândul lor, se referă la genuri. În partea 
de sus – după o privire retrospectivă asupra autorilor de perioa-
dă republicană târzie Sallustius și Nepos, care rămân importanți 
pentru genurile lor de istoriografie monografică și, respectiv, bio-
grafie – se află analiștii care scriu la Roma în același timp, grecul 
Dionisius din Halicarnas și italianul Titus Livius. Aceasta ar fi 
tradiția istoriografiei continue conform modelului analistic. Apoi, 
spre marginea stângă, la stânga axei istoriografiei analistice, tre-
cem în zona monografiilor istorice, în special cu descrieri ale răz-
boaielor străine sau ale popoarelor străine. Spre partea dreaptă, 
apar tot mai des forme scurte de istoriografie, inițial lucrări foarte 
concise, așa-numitele breviare. Printre acestea se numără Velleius 
Paterculus sau un Florus, și chiar mai devreme Fasti Capitolini. Cu 
ele ajungem la un tip de istorie în care narațiunea istorică este 
redusă la date istorice, la liste.

Schema devine acum și mai sofisticată; perioada augustană, în 
special, este o epocă ce prezintă încă o dată o diferențiere puterni-
că a genurilor. Seria lucrărilor biografice este marcată de Hyginus 
și Suetonius. Mai la dreapta sunt cazurile speciale de istoriografie. 
La capătul îndepărtat se află epopeea istorică. Vergiliu se află aici 
în vârf. Acest lucru nu este firesc: autorul ar trebui mai degrabă 
pus între paranteze, deoarece Vergiliu nu a intenționat să scrie o 
epopee istorică și se ocupă doar de istoria timpurie. Cu toate aces-
tea, el a fost interpretat ulterior ca un poet epic istoric. Apoi este 
linia pe care o începe Pompeius Trogus, a istoriografiei universa-
le, o formă de istoriografie care în mod deliberat nu se limitează la 
istoria Imperiului Roman sau chiar doar a orașului Roma, dar care 
ia în considerare și preistoria non-romană și alte imperii externe, 
Orientul Apropiat în special sau grecii dinaintea romanilor.

La mijloc, între coloana biografiilor și a istoriografiei universale, 
se află Verrius Flaccus, care nu este deloc un istoriograf, ci un anti-
car, cineva care a analizat istoria dintr-un punct de vedere sistema-
tic, mai degrabă decât instituțional. Apoi, foarte important, colecția 
de Exempla a lui Valerius Maximus, din nou o versiune prescurtată a 
istoriei, dar acum nu cu scopul de a oferi un curs liniar al istoriei, o 
istoriografie continuă, ci mai degrabă, și acesta este motivul pentru 
care am definit această rubrică, o încercare de a rezuma istoria din-
tr-un punct de vedere sistematic și de a o pune la dispoziție pentru 
o utilizare practică ulterioară: linii orientative pentru preoți, trucuri 
pentru generali, liste de război, ca să spun așa, exemple de genero-
zitate a conducătorilor, o „etică pentru domni”. Comportamentul 
religios exemplar se află la început și formează prima carte.

Toate lucrările enumerate aici s-au păstrat, cu excepția cazu-
lui în care sunt subliniate. Lucrările care creează o structură în 



83surse și forme preliminare

această multitudine de nume, fiind exemplare sau inovatoare, sunt 
tipărite cu bold, indiferent dacă s-au păstrat sau nu. Acestea sunt 
lucrări care au cea mai mare importanță în ceea ce privește istoria 
recepției, adică lucrări care au determinat transmiterea istoriei 
romane și a istoriografiei europene pentru secolele următoare, în 
cea mai mare parte de-a lungul Evului Mediu și adesea în epoca 
modernă. Italicele indică autorii creștini. Prin urmare, putem 
vedea din această diagramă și începuturile istoriografiei creștine, 
care nu s-a mișcat inițial în interiorul principalelor forme istorio-
grafice (gândiți-vă la Evanghelii – Marcion și Luca în mod cert, iar 
Marcu și Matei probabil, au scris la Roma –, la Faptele Apostolilor 
și la Faptele Martirilor), dar care a întrepătruns treptat și a do-
minat în cele din urmă ansamblul lor la sfârșitul epocii. Numele 
din paranteze nu pot fi atribuite cu certitudine. În unele cazuri, 
încercările de datare variază cu un secol întreg.

În primul rând, ar trebui menționate câteva nume din epoca 
augustană care au devenit semnificative pentru perioada ulteri-
oară: Titus Livius pentru lucrarea sa analistică și Dionisius din 
Halicarnas cu o lucrare paralelă. Cu toate acestea, de la acesta din 
urmă s-a păstrat doar perioada de până la mijlocul secolului al 
V-lea î.Hr., ceea ce înseamnă peste zece cărți de care are nevo-
ie pentru această perioadă. Mai există și Fasti Capitolini, o listă 
oarecum extinsă de consuli. Apoi mai există un nume important, 
dar din care nu s-a păstrat aproape nimic, și anume biblioteca-
rul augustan Hyginus, care a fost eliberat din închisoare și care 
nu este identic cu autorul fabulelor. Acest Hyginus a scris foarte 
mult, inclusiv câteva lucrări biografice care, conform cercetărilor 
actuale, par să fi fost o sursă centrală pentru toate biografiile ulte-
rioare referitoare la perioada republicană, dar care nu s-au păstrat. 
Apoi este Pompeius Trogus, care a scris, de asemenea, o istorie 
universală care nu s-a păstrat; el avea cetățenie romană, dar era 
de origine galică. Această lucrare este cunoscută din extrasele lui 
Iustinus, care au fost scrise în jurul anului 300.

După prima linie orizontală până la Plinius cel Bătrân, avem 
prima epocă a istoriografiei imperiale, secolul I d.Hr., perioada 
Iulio-Claudiană-Flaviană. Tacitus se află la punctul de cotitură 
dintre cele două epoci. Nu se cunoaște nimic din istoriografia 
continuă din această perioadă. Tacitus scrie practic în continu-
area operei lui Titus Livius, pornind de la anul 14 d.Hr. Lucrarea 
sa Annales ab excessu divi Augusti începe cu moartea lui Augustus. 
Monografiile istorice scrise de persoane din clasa politică condu-
cătoare, clasa senatorială, nu s-au păstrat în întregime. Războaiele 
germanice au fost subiectul principal al secolului I d.Hr. Unii din-
tre autorii lor, precum Cremutius Cordus, au intrat în conflict cu 
împărații din cauza opoziției lor acerbe față de acestea; Cremutius 



84 jörg rüpke

Cordus a fost forțat să se sinucidă de Tiberius. Cărțile sale au fost 
arse, iar în unele cazuri tradiția se întrerupe foarte devreme.

Lucrarea lui Velleius Paterculus este un produs tipic al acestui 
prim secol, al perioadei lui Tiberius, care trebuie să interpreteze 
rezultatele revoluției augustane ca fiind permanente; este o lucrare 
pro-imperială dedicată lui Tiberius. Este o versiune prescurtată a 
istoriei romane în două cărți și este în mare parte păstrată. Valerius 
Maximus a fost deja menționat pe scurt și va fi tratat în detaliu 
mai târziu. În seria epopeilor istorice din partea dreaptă, Lucan, 
sau mai degrabă epopeea sa despre războiul civil dintre Pompei și 
Cezar, reprezintă această perioadă. În această privință, Lucan este 
de partea republicanilor, de partea lui Pompei. Lucan moare foarte 
tânăr, în conflict cu Nero. Curtius Rufus, care este pus între paran-
teze în grafic, reprezintă din nou o formă specială de istoriografie: 
el scrie o narațiune istorică în zece volume, mai degrabă un roman, 
despre Alexandru; acest text s-a păstrat în mare parte. Acesta a fost 
deosebit de popular începând cu secolul al XII-lea.

4.6.4. Perioada imperială ulterioară
A patra epocă este dominată la început de numele lui Tacitus și 
al lui Suetonius. Tacitus, care scrie dintr-o perspectivă senatori-
ală cu o atitudine critică față de împărăție; Suetonius, un tânăr 
nou-venit din rândul cavalerilor și care, din perspectiva împărați-
lor buni, a împăraților adoptivi din secolul al II-lea, poate scrie în 
siguranță biografiile sale imperiale despre împărați în mod critic, 
dar el scrie biografii și nu istorii. Cu aceste biografii, precum și cu 
biografiile poeților și erudiților care s-au păstrat doar parțial, dar 
care au avut un impact puternic mai târziu, el acoperă întregul do-
meniu al istoriei culturale, ca să spunem așa. În afară de acești doi 
autori, care au scris la începutul secolului al II-lea d.Hr., secolul 
al II-lea este sărac în lucrări în limba latină. Plutarh, care a scris 
și el pe la începutul secolului, era grec și a scris în greacă. Appian 
scrie o mare istorie sub forma multor istorii individuale, istorii 
individuale delimitate geografic: istoria punică, istoria spaniolă, 
istoria galică, Celtica, Punica, Iberica, dar le scrie tot în greacă. 
Fronto, o lucrare mică, tot despre războaie externe, în latină, nu 
s-a păstrat decât în scrisorile sale. Iar Arrian apare cu o relatare 
din nou în greacă.

La mijlocul acestui secol, Florus a scris o scurtă istorie, nu 
exclusiv din Titus Livius, dar în esență o versiune prescurtată a 
operei acestuia. Întâlnim această versiune prescurtată și versiuni 
din ce în ce mai scurte – Florus a scris încă patru cărți – în mod 
constant în perioada care a urmat. Nimeni nu dorea să citească o 
sută patruzeci și două de cărți ale lui Titus Livius. Apoi, există nu-
mele a două lucrări care nu s-au păstrat și care sunt greu de datat: 



85surse și forme preliminare

Granius Licinianus, care a scris probabil o istorie romană în cel 
puțin treizeci și șase de cărți pe la mijlocul secolului al II-lea, care 
se baza în special pe Titus Livius. Mai multe fragmente extinse 
din cărțile ulterioare s-au păstrat. Marius Maximus este posibil 
să fi fost un biograf important, dar abia dacă poate fi recunoscut.

La sfârșitul acestei epoci a secolului al II-lea și începutul se-
colului al III-lea, apar din nou opere importante în limba greacă: 
Cassius Dio a scris o istorie romană în aproximativ optzeci de cărți, 
care a fost păstrată doar parțial, dar care reprezintă sursa istorică 
principală pentru perioada imperială romană de la Cezar până la 
sfârșitul secolului al II-lea d.Hr. Cassius Dio însuși provenea din 
clasa senatorială, dar era un grec care scria în greacă. În secolul 
al II-lea și la începutul secolului al III-lea d.Hr., grecii nu formau 
majoritatea senatului roman, dar nu mai reprezentau o raritate. 
Herodian urmează odată cu perioada Severilor. Ajungem astfel di-
rect la o perioadă din cursul ulterior al secolului al III-lea din care 
nu s-au păstrat lucrări importante, nici măcar cunoscute pentru 
latină. Criza în principal politică, iar în secolul al III-lea avansat și 
câteva crize militare, nu par să fi favorizat nevoia de literatură nouă 
sau diseminarea ei inițială în rețelele sociale ale clasei superioare 
care să îi garanteze supraviețuirea (comerțul cu cărți este puțin 
probabil să fi jucat un rol în această fază a producției de lucrări). 
Majoritatea lucrărilor din această perioadă sunt ‘subpunctate’ 
în grafic în funcție de lipsa lor de conservare. Deși unele dintre 
nume par latine (și un Asinius Quadratus este, de asemenea, latin), 
există autori care scriu din nou în greacă: P. Herennius Dexippos, 
o istorie universală care s-a păstrat; Eunapios din Sardis, care a 
continuat istoria universală a lui Dexippos. Din această perioadă 
s-a păstrat doar biografia episcopului Ciprian, deja scrisă cu ca-
ractere cursive, care a fost scrisă de Ponțiu. Aceasta marchează 
începutul tradiției biografice creștine în limba latină. Sex. Iulius 
Africanus, însă, a scris prima istorie creștină universală în limba 
greacă în jurul anului 200 d.Hr.

4.6.5. Perioada Dominatului
Reorganizarea statului roman a creat în mod evident o puternică 
nevoie de cunoaștere a istoriei romane, deoarece oamenii care se 
aflau acum la guvernare, familiile din care proveneau împărații 
și din care era recrutată în special clasa conducătoare militară, 
nu erau vechi familii aristocratice romane sau italiene, ci oameni 
de la marginea Imperiului Roman, de origine africană, de origine 
germanică, care nu se născuseră în istoria romană, ca să spunem 
așa, dar care erau dependenți de învățarea acesteia. Pe de o parte, 
pentru a-și conferi legitimitate, dar și din motive foarte practice: 
Care sunt problemele acestui imperiu imens, cum a fost construit, 



86 jörg rüpke

ce crize au existat în trecut? Unele dintre lucrările create în aceas-
tă perioadă au fost chiar comandate. Împăratul Valerian comandă 
o istorie romană de aproximativ cincizeci de pagini de tipar. Acești 
împărați interesați de istorie nu aveau timp pentru mai mult.

De exemplu, există scurte descrieri ale istoriei romane. Prin 
contrast, coloana liviană (vezi diagrama), analele, rămâne aproa-
pe goală. Singura lucrare importantă de menționat este cea a lui 
Ammianus Marcellinus de la sfârșitul secolului al IV-lea. El se 
inspiră din Tacitus și scrie o istorie romană din punctul în care 
Tacitus s-a oprit. Au supraviețuit doar părți ale acesteia. O lucrare 
poate similară scrisă de Nicomachus Flavianus nu s-a păstrat. Toți 
acești autori nu sunt scriși cu italice; unii dintre ei sunt în mod 
clar adepți ai religiei tradiționale, „păgâni”, așa cum sunt numiți 
acum în terminologia polemică a creștinilor. Este izbitor faptul că 
mulți dintre ei au puncte de contact biografice cu împăratul Iulian, 
care a fost singurul împărat din secolul al IV-lea care a abandonat 
opțiunea în favoarea creștinismului și s-a îndreptat hotărât către 
cultele tradiționale, dar care a murit după o domnie foarte scurtă 
într-o campanie persană în 363 d.Hr. 

Rezumatele extrase din Titus Livius, așa-numitele periochae, 
erau menite să înlocuiască lucrarea lui Titus Livius. Acestea sunt 
rezumate atent elaborate, cu aproximativ cincisprezece rânduri 
pentru fiecare carte. Chiar și cu o sută patruzeci și două de cărți, 
s-a ajuns astfel la o lucrare ușor de gestionat, iar aceste rezumate 
au fost scrise în așa fel încât să poată fi citite continuu. Ele s-au 
păstrat aproape complet și ne oferă o perspectivă asupra lucrării 
complete a lui Titus Livius, din care majoritatea nu a fost păstra-
tă. Acesta este motivul pentru care ele apar cu caractere bold în 
schemă; ele au fost ulterior copiate și transcrise din nou și din nou 
pentru alte relatări ale istoriei republicane.

Tabelul prezintă cele mai importante nume: Eutropius, istoria 
romană în cincizeci de pagini tipărite (moderne), Rufius Festus, 
istoria romană în douăzeci și cinci de pagini tipărite – ambele 
citite pe scară largă și folosite parțial ca manuale în Evul Mediu 
și până la începutul epocii moderne. Ceea ce găsim adesea acum 
sunt manuscrise compozite, compilații ale multor lucrări mai mici 
într-o istorie completă. Există trei titluri subliniate în grafic: De 
viris illustribus, o colecție de biografii, biografii foarte scurte, Origo 
gentis Romanae, o colecție în principal de biografii regale și republi-
cane timpurii, și Sex. Aurelius Victor, o scurtă relatare a perioadei 
imperiale. Se poate observa că acest gen biografic este de o im-
portanță enormă. ECG este „Enmanns Kaisergeschichte”, o lucra-
re postulată pe baza Historia Augusta, dar nu o lucrare conservată 
(de aceea subliniată), care colecta biografii imperiale și care a fost 
sursa fundamentală pentru perioada ulterioară. Enmann a fost un 



87surse și forme preliminare

istoric al antichității, vorbitor de limbă germană, care a predat la 
Universitatea din Dorpat (în prezent Tartu în Estonia), singura uni-
versitate vorbitoare de limbă germană din Rusia între 1802 și 1886. 
Se presupune că materialul din Historia Augusta care s-a păstrat, cu 
biografiile sale ale împăraților romani adesea parțial fictive, este 
preluat din istoria imperială a lui Enmann. Seria genurilor istorio-
grafice din acest secol a continuat în perioada următoare.

4.6.6. Istoria lumii și istoria provincială târzie și subantică
Orosius, primul autor marcat în bold italic, scrie în numele lui 
Aurelius Augustinus, marele părinte bisericesc. Orosius scrie o is-
torie romană care se concentrează în special pe catastrofele istori-
ei romane pentru a demonstra o teză: cucerirea Romei în anul 410 
d.Hr. nu este legată de faptul că creștinii nu se mai închinau zeilor 
tradiționali, ci este legată de faptul că acest stat roman a fost de 
la început un stat putred din punct de vedere moral și religios în 
religia sa tradițională. Se scrie așadar o istorie polemică. Impactul 
acestei istorii polemice, creștine, dar totuși romane, a fost incre-
dibil. Este una dintre sursele medievale principale pentru istoria 
antică. S-au păstrat sute de manuscrise.

În perioada care a urmat, a prevalat în primul rând istoriografia 
creștină în diferitele sale genuri. Marea excepție este Procopius, 
din jurul anilor 500 până în 555, ale cărui monografii de război au 
avut un mare impact în principal asupra istoriografiei bizantine. 
Aceste monografii descriau războaiele de la granițele Imperiului 
Roman adesea cu popoarele germanice care invadează din exteri-
or; ele au fost folosite și de Iordanes la mijlocul secolului al VI-lea 
și de Grigorie de Tours în a doua jumătate a secolului al VI-lea, la 
care se va referi mai târziu Beda Venerabilul, istoricul și crono-
graful britanic. Cu Beda și Paulus Diaconus, s-a atins probabil un 
anumit punct final al istoriografiei antice clasice.

Alături de această linie a istoriografiei clasice, deși acum cu 
subiecți barbari, linia biografică trece prin Eugippius până la Vita 
Caroli Magni a lui Einhard, biografia lui Carol cel Mare. În timp ce 
biografii creștini anteriori, în ciuda continuării tradițiilor antice, 
aduc totuși ceva nou în idealul biografic al creștinilor, Einhard 
scrie o biografie clasică într-un anumit sens, deși mai mult ca o 
renaștere carolingiană decât ca o continuare directă a tradiției an-
tice. Doar sugerată prin numele lui Hydatius și al lui Marcellinus 
Comes este o linie care trebuie să fi avut un impact larg, o circu-
lație mare, o multitudine de versiuni, dar care rămâne adesea ano-
nimă și trăiește din continuarea unor opere mai vechi, canonice, 
prin fasti care sunt extinse în cronici. Cronica este și numele unui 
tip de istoriografie care a avut o importanță decisivă și formativă 
pentru istoriografia medievală.





5. Comentariile lui Cezar

5.1. Politicianul
La începutul următoarei serii de capitole despre lucrări individuale 
și autori, aș dori să încep cu un tip de text aparent marginalizat din 
punct de vedere istoriografic, care totuși ne influențează percep-
ția asupra istoriografiei, care continuă în poveștile de război și de 
succes ale politicienilor (în majoritate bărbați) din întreaga lume, 
indiferent dacă se numesc Napoleon, Churchill sau Mao Zedong. 
Suetonius, autor de biografii imperiale la începutul secolului al II-
lea d.Hr., îl descrie pe Gaius Julius Caesar după cum urmează:

„Se spune că avea o siluetă frumoasă, pielea albă, membrele sub-
țiri, fața puțin prea plină, ochii negri și vioi și o sănătate bună, cu 
excepția faptului că spre sfârșitul vieții sale leșina adesea brusc 
și se trezea în somn. De asemenea, a suferit de două ori crize de 
epilepsie în mijlocul unei reuniuni. Era excesiv de preocupat de 
aspectul său; nu numai că avea părul tăiat și ras cu grijă, dar și îl 
îndepărta de pe corp, ceea ce îi era reproșat de anumite persoane. 
Era foarte deranjat de chelia sa, care le dădea deseori motiv de 
glume adversarilor săi. De aceea, obișnuia să își perie părul în 
față de pe creștetul capului și, dintre toate onorurile care i-au fost 
acordate de senat și de popor, a preferat să nu accepte niciuna și 
nu s-a folosit de niciuna mai des decât de privilegiul de a purta 
întotdeauna o coroană de lauri”. (Suet. Iul. 45,1-2; pasaj adaptat 
după trad. André Lambert)

Această descriere poate fi comparată cu cea făcută de Mathias 
Hofter pentru un portret contemporan al lui Cezar în catalogul 
expoziției de la Berlin „Augustus și Republica pierdută” - dintre nu-
meroasele busturi portret ale lui Cezar, doar imaginea din marmură 
păstrată la Torino și originară din Tusculum probabil datează din 
timpul vieții lui Cezar, probabil din ultimele luni ale vieții sale1. 

1. Disponibilă de exemplu, la http://www.ancient.eu.com/image/574/ sau la htt-
ps://commons.wikimedia.org/wiki/File:C%C3%A9sar_(13667960455).jpg, accesate 
la 11.08.2025.



90 jörg rüpke

„Portretul este caracterizat de trăsături extrem de veriste. Nu 
sunt ascunse nici chelia jenantă a dictatorului, nici o deformare 
a craniului; de asemenea, sunt izbitoare slăbiciunea extremă a 
capului, gâtul lung și încrețit cu cele două inele Venus, pliurile 
adânci ale șanțului subnazal și gura cu buze subțiri, contorsio-
nată într-un zâmbet ușor, singura urmă de mișcare mimică. De 
asemenea, este remarcabil faptul că exact aceste trăsături sunt 
reproduse pe monede, grosolane până la urâțenie”. (Berlin 1988, 
p. 305)

O astfel de descriere este precisă și utilă, dar nu motivantă. De ce 
ar trebui să ne preocupăm de acest domn, acest senex după defi-
niția romană? Pentru a obține răspunsul la această întrebare din 
portret, trebuie să îl vezi prin alți ochi, de exemplu prin descrierea 
arheologului Heinz Kähler:

„Craniul izbitor pe gâtul slab, capul ușor înclinat în față ca și cum 
bărbatul ar fi mai înalt decât ceilalți și i-ar privi de sus, părul sub-
țire adus în față de la vertebră pentru a acoperi chelia incipientă. 
În cochilia puternică a creierului, depresiunea deosebită din fața 
bazei frunții, care îi conferă ceva distinctiv atât de inteligent, mai 
ales din profil, sediul gândurilor superioare, centrul de dominare 
asupra sa și a celorlalți; ochii, despre care se spune că erau negri 
și vii, nu foarte mari, dar plini de atenție, observând cu perspi-
cacitate pe sub pleoapa superioară înclinată; nasul ... îngust și 
ascuțit – și apoi cel mai impresionant lucru al feței acestui om, 
gura, elocventă și totuși reticentă, știind mai mult decât ceea ce 
spune, învingătoare în ciuda oricărei rețineri, batjocoritoare și 
cu o notă de resemnare, obișnuită să dea ordine, dar caracterizată 
în egală măsură de stăpânirea de sine pe care a menținut-o până 
la ultima suflare”. (după Christ 1994, p. 69 și urm.). 

Kähler a citit, fără îndoială, nu numai pasajul din Suetonius citat 
mai sus, ci și, după cum reiese din ultima frază, pe cel despre 
moartea lui Cezar:

„Văzând pumnale trase asupra sa din toate părțile, el și-a acope-
rit capul cu toga și, în același timp, a netezit-o cu mâna stângă 
până la picioare, pentru a cădea grațios și a-și acoperi și partea 
inferioară a corpului. În această poziție, fără să scoată un sunet, a 
fost străpuns cu douăzeci și trei de lovituri de cuțit”. (82,2)

Este discutabil dacă se poate ajunge la descrierea lui Kähler fără 
o astfel de lectură. Imaginea și textul se iluminează reciproc – cu 
bustul de la Tusculum în minte, descrierea lui Suetonius are un 



91comentariile lui cezar

efect diferit. Acest lucru este util, dar și periculos: există o tendin-
ță de armonizare. Elementele care par să se confirme reciproc sunt 
izolate, iar cele care se contrazic sunt ignorate. Astfel, zâmbetul 
învingător al bustului indică poate clementia Caesaris propagată 
de Cezar însuși, îngăduința și disponibilitatea de a se împăca cu 
adversarii. Dacă luăm în considerare faptul că și un cap verist 
nu este o simplă reproducere a celui viu în piatră, ci își servește 
propriilor scopuri și își urmărește propriile intenții, probabil că 
putem spune că zâmbetul câștigător reprezintă cu siguranță acea 
clementia Caesaris. Dar nu putem exclude posibilitatea ca zâmbetul 
compătimitor al lui Cezar să fie destinat posterității, care două mii 
de ani mai târziu îi examinează serios moștenirea picturală și lite-
rară. Într-un studiu al portretelor imperiale romane (adesea doar 
presupuse), Mary Beard a demonstrat în mod impresionant cât 
de puternic au modelat și continuă să modeleze astfel de imagini 
discursul despre perioada romană. Un avertisment util împotriva 
concentrării exclusive asupra textelor.

Dar există motive întemeiate pentru această preocupare. Dacă 
se pare că nu știm nimic despre Cezar, știm cel puțin că acesta a 
cucerit Galia și a declanșat un război civil la finalul căruia atât 
regiunea mediteraneeană, precum și constituția romană, și-au 
schimbat înfățișarea:în calitate de învingător, Augustus, fiul ad-
optiv al lui Cezar, a prezidat asupra unui Imperium Romanum care 
era mai omniprezent din punct de vedere militar și birocratic ca 
niciodată, fără a mai fi consul sau fără a mai fi doar consul, ci 
princeps și împărat. Numele individual Cezar a fost folosit până 
în zilele noastre ca numele unei forme de stat și de guvernare. 
Pământul german a devenit și el parte a acestei structuri statale și 
putem admira vestigiile culturale imediate în numeroase muzee și 
situri arheologice. Numeroase întrebări ar trebui să iasă la iveală: 
Nu ar fi cunoscut Imperiul Roman în mod inevitabil, mai devreme 
sau mai târziu, o evoluție similară chiar și fără Cezar? Nu era oare 
inevitabilă depășirea disputelor aristocratice republicane prin au-
tocrație, înlocuirea orașului-stat cu un imperiu definit teritorial? 
Ar fi putut fi într-adevăr așa, dar așa cum a fost, Cezar este acum 
indispensabil. Acest lucru este valabil nu numai pentru istoria 
politică în sens restrâns, ci și pentru istoria literară, de exemplu. 
Polemicile lui Catullus, gândirea lui Cicero privind dreptul consti-
tuțional, chiar și literatura augustană, care îl ignoră în mare măsu-
ră pe Cezar, ar arăta cu siguranță diferit fără preistoria lui Cezar.

Consecințe profunde pot fi atribuite și primului fapt menționat: 
cucerirea Galiei. Clarificarea conceptului germanic promovat de 
Cezar, trecerea Rinului și prima descriere etnografică a Germaniei 
în limba latină care ni s-a păstrat sunt fapte care au jucat un rol 
important în construcțiile istorice ale gândirii naționale ger-



92 jörg rüpke

mane. Cu toate acestea, toate acestea sunt mult mai importante 
pentru conceptele istorice franceze, fie în mod negativ, faptul că 
Vercingetorix a prefigurat statul național modern prin unificarea 
sa în rezistența împotriva romanilor, fie în mod pozitiv, faptul că 
încorporarea Galiei în Imperiul Roman a integrat-o în spațiul cul-
tural romano-roman. Cum ar arăta o istorie literară sau religioasă 
europeană fără această evoluție? Problema însemnătății lui Cezar 
este, după cum arată ultima pereche de contraste, complet inde-
pendentă de simpatia sau antipatia pe care o simțim față de el.

Procesele pe termen lung și schimbările structurale au o im-
portanță pentru dezvoltarea istorică pe care contemporanii adesea 
nu o conștientizează sau chiar o ignoră complet. Cu toate acestea, 
acțiunile principalilor actori cu putere de decizie rămân de mare 
importanță și modelează imaginea pe care și-o formează contem-
poranii și cei care trăiesc mai târziu. Prin urmare, este de mare 
interes să se facă lumină asupra motivelor și intențiilor acestor 
persoane. Cu toate acestea, acestea trebuie aproape întotdeauna 
deduse din modul de acțiune, din declarațiile individuale care s-au 
păstrat și din presupunerile făcute de contemporanii apropiați. 
Doar rareori, în special în Antichitate, există mărturii mai ample 
din partea unor astfel de modele. Memoriile lui Sylla s-au pierdut, 
nu avem nimic de la Pompei, Res gestae a lui Augustus, „raportul 
asupra faptelor sale”, a supraviețuit în fragmente de inscripții din 
Asia Mică – și doar sub cel mai schematic aspect, care documen-
tează rezultatul unei jumătăți de secol de activitate politică în 
cifre și cuvinte-cheie și nu cursul acesteia. Câteva zeci de scri-
sori scurte ale lui Traian în corpusul de scrisori ale lui Plinius cel 
Tânăr, reflecțiile filozofice – din perspectiva noastră – detașate ale 
lui Marcus Aurelius, anecdotele incoerente din Historia Augusta a 
căror istoricitate este adesea discutabilă, edictele lui Vespasian și 
Dioclețian și abia apoi scrisorile lui Iulian: aceasta este – pe scurt 
– situația surselor pentru declarațiile personale ale conducătorilor 
romani. Acest lucru contrastează cu cele trei sute de pagini în tipar 
de „sunet original” al lui Cezar, în care el vorbește despre ceea ce 
face exact – sau despre ceea ce vrea să ne facă să credem că a făcut. 
Nu mai trebuie spus că mărturiile personale ale politicienilor ar 
trebui utilizate cu prudență, în special cele destinate publicării.

5.2. Religia lui Cezar
Cezar este paradigmatic pentru combinația de actor politic și autor 
istoriografic. El este neobișnuit pentru excluderea extensivă a reli-
giei din lucrările sale istoriografice. Acest lucru pare să fie, de ase-
menea, paradigmatic pentru istoriografie: actorii narațiunii sunt 
oameni, nu zeități. Dar această decizie fundamentală a fost gene-
ralizată greșit în istoriografia și cercetarea istoriografică modernă, 



93comentariile lui cezar

influențată de Europa (de Vest). Chiar și o epopee precum Pharsalia 
lui Lucan se poate lipsi de zeități care să definească intriga. Și 
multe dintre lucrările istorice discutate mai jos, de la Titus Livius 
la Tacitus, Cassius Dio și Ammianus Marcellinus, sunt pline de 
povestiri despre acte religioase. Ce l-a făcut pe Cezar o excepție?

Pentru C. Iulius Caesar, a cărui viață este relativ bine docu-
mentată, nu este o problemă să urmărim acele funcții religioase 
care erau prin definiție „publice” (sacerdotes publici). Cu toate aces-
tea, nici Cezar, nici vreunul dintre contemporanii săi nu ar fi văzut 
astfel de legături ca fiind definiția unui „profil” religios sau ca un 
„indiciu” al unei „convingeri” religioase personale: Suetonius, de 
exemplu, nu are nicio secțiune despre „religia lui Cezar” în bio-
grafia sa; iar faimoasa discuție din capitolul 59 al biografiei lui 
Cezar scrisă de Suetonius menționează „religia” ca un cuvânt-che-
ie, dar se referă de fapt despre energia enormă a lui Cezar, care era 
limitată doar de sagacitatea militară (capitolele 57-60). Scrupulele 
religioase nu l-au descurajat sau încetinit niciodată (ne religione 
quidem ulla a quoquam incepto absterritus umquam uel retardatus est): 
Modul în care a gestionat semnele rele sau profețiile nu face decât 
să dovedească îndrăzneala sa, care îl face deopotrivă inteligent și 
nemilos. Romanii nu ar fi echivalat o astfel de imprudență cu ireli-
giozitate sau cu ateism; dimpotrivă, gestionarea semnelor preves-
titoare de către Cezar face parte dintr-o dezbatere contemporană. 
În Războiul Gallic, religio (și mai frecvent pluralul religiones) semna-
lează un comportament iresponsabil și este sinonim cu superstitio; 
această înțelegere este în contradicție cu perspectivele stoice și 
platonice oferite de Cicero în Despre Natura Zeilor. Cezar recunoaș-
te, de asemenea, dimensiunea religioasă a comunicării publice: în 
elogiul funerar pentru mătușa sa Iulia, el afirmă că reverența față 
de zei (caerimonia deorum) era o caracteristică a familiei sale (Suet. 
Iul. 6.1). Acesta este cel mai timpuriu citat atribuit lui Cezar, iar 
alte episoade relatate de Suetonius atestă aceeași conștientizare a 
rolului public al „religiei”: Cezar vizitează un templu faimos din 
provincia care i-a fost atribuită (7.1), decorează clădiri publice și 
religioase (10.1), acordă atenție celui care este ales să reconstruias-
că Templul Capitolin (15), realizează și ține suplicații și triumfuri 
de o durată neobișnuită (24.3; 37.1), organizează jocuri magnifice 
ca spectacol pentru zei (39; 10.1) și își încununează programul ar-
hitectural cu reconstruirea unui templu (in primis Martis templum, 
44.1). Aceste fapte arată că nu numai Suetonius, ci mai ales Cezar, 
apreciază dimensiunea publică a acțiunii religioase. Tradiția și 
datoria ofereau diverse ocazii pentru acțiunea religioasă (și publi-
că), dar lăsau, de asemenea, individului libertatea de a acționa în 
acest sens așa cum dorea: Suetonius menționează că Cezar a acți-
onat într-o măsură mai mare, sau mai degrabă mai frecvent, decât 



94 jörg rüpke

mulți dintre contemporanii săi, iar acest angajament l-a ajutat să 
exceleze într-o serie de competiții.

Cu toate acestea, așteptările lui Suetonius de a acționa în ca-
drul sferei religioase pot reflecta mai degrabă standardul perioa-
dei din timpul domniei lui Hadrian din anii 120 d.Hr. decât cel de 
la mijlocul secolului I î.Hr. De exemplu, Cezar a deținut cea mai 
importantă preoție romană, pontificatul suprem, timp de aproape 
două decenii și a locuit în casa publică a lui pontifex maximus. De la 
Augustus încoace, funcția de pontifex maximus era practic un lucru 
firesc pentru împărații romani și, prin urmare, pentru Suetonius, 
care consemnează doar succesul electoral spectaculos al lui Cezar 
din anul 63 î.Hr. (Iul. 13), pontificatul lui Cezar abia dacă merita 
menționat; în timpul Republicii, însă, era o mare realizare de care 
să fii mândru și era asociată doar în mod excepțional cu cea mai 
înaltă conducere politică. Într-adevăr, alegerea sa ca pontifex ma-
ximus a fost un punct de referință în cariera politică a lui Cezar: 
el a plătit mită mult peste ceea ce ar fi putut rambursa dacă nu 
ar fi obținut această funcție; dar alegerea sa a fost, de asemenea, 
un pas important într-o lungă și complexă succesiune de funcții 
sacre. Această succesiune echivalează cu un mandat continuu și 
neîntrerupt, exercitat an după an. 

O sursă târzie oferă dovezi ale primei preoții a lui Cezar. O 
monedă emisă în numele lui Cezar în 48/47 î.Hr. conține un ancile, 
un scut cu un opt. Acest scut simbolizează apartenența lui Cezar 
la o altă preoție, cea a preoților salieni. Aderarea la acest colegiu 
de preoți dansatori era posibilă doar în timpul vieții părinților, 
astfel încât Cezar trebuie să fi aderat înainte de moartea tatălui 
său din 85 î.Hr. Moneda nu dovedește că Cezar era încă unul dintre 
preoții salieni în anul 48, dar probabil că era, deoarece în timpul 
Republicii, salienii dețineau funcții pe viață. 

În anul 87, sinuciderea lui L. Cornelius Merula care era preot 
flamen dialis i-a oferit lui Cezar ocazia unică de a urca în cel mai 
înalt cerc al flaminilor, preoți dedicați cultului particular al unor 
zeități. Alegerea succesorului lui Merula a durat o perioadă neo-
bișnuit de lungă, iar Cezar a fost probabil numit flamen dialis abia 
la începutul anului 84, la îndemnul lui Cinna, după despărțirea lui 
de Cossutia și căsătoria ulterioară cu fiica lui Cinna, Cornelia. În 
jurul anului 81, Sylla a vrut să-l forțeze pe Cezar să demisioneze 
din funcție printr-un decret penal din partea pontifului suprem; 
Cezar a recurs la un apel de provocatio ad populum, dar o adunare 
dominată de Sylla i-a respins apelul și astfel și-a pierdut funcția. 
Temeiul juridic al acestei sancțiuni pare să fi fost soția plebee a 
lui Cezar, întrucât flaminii ar fi trebuit să se căsătorească conform 
unui ritual rezervat patricienilor. Rămâne neclar dacă funcția de 
flamin a lui Cezar a fost o situație temporară care nu avea o le-



95comentariile lui cezar

gitimare finală sau un mandat de scurtă durată care a fost jude-
cat ulterior ca fiind ilegal. Cezar însuși nu s-a referit niciodată la 
aceasta, iar funcția nu a fost reocupată în timpul vieții sale. 

Membrii susținători din cadrul colegiului pontifilor i-au oferit 
lui Cezar un compromis: l-au readmis în același colegiu din care 
făcuse parte când era flamen dialis. În jurul anului 73 a fost cooptat 
ca pontif. După cum am menționat deja, în 63 a fost numit ponti-
fex maximus, pontiful suprem, chiar înainte de a deține funcția de 
pretor, ieșind câștigător în fața unor concurenți de rang mult mai 
înalt, și anume Q. Lutatius Catulus și Fr. Lutatius Catulus și P. 
Servilius Vatia Isauricus. În cele din urmă, în anul 47 sau cel târziu 
la începutul anului 46, a devenit augur; această funcție reprezenta 
apogeul funcțiilor preoțești care erau considerate importante, iar 
alegerea lui Cezar în această funcție a fost un eveniment care a 
avut puține precedente. 

A fost preoția în perioada târzie a Republicii un îndemn pen-
tru credințele religioase? Preoțiile erau colegiale și, cu excepția 
flaminilor și a vestalelor, includeau doar câteva sarcini rituale sau 
juridice specifice care nu necesitau prezența tuturor membrilor. 
Pentru a explora convingerile personale ale lui Cezar, trebuie, prin 
urmare, să ne întoarcem la ceea ce a spus și a făcut.

După cum se poate observa, monedele bătute pentru Cezar 
conțin referiri la funcțiile sale preoțești, dar le prezintă și pe zei-
țele Venus Victrix, Venus Genetrix și Victoria, precum și Pietas, 
Ceres și Minerva; De asemenea, Cezar a bătut monede cu Victoria, 
Diana, Iuppiter, Bacchus, Ceres, Libertas, Mars, Pietas, Fides, 
Hercules, Penates, Venus, Dioscuri, Iuno Moneta, Iuno, Apollo, 
Minerva, Honos, Sol și Roma. Cezar a plănuit de timpuriu să am-
plaseze un templu dedicat zeiței Venus în centrul extensiei foru-
mului său. Poate că jurămintele către Venus Victrix, cunoscute 
pentru războiul civil, au fost premergătoare în Galia. Având în ve-
dere această omniprezență a zeilor, ar putea fi surprinzător faptul 
că aceștia joacă un rol mult mai puțin important în Bellum Gallicum 
decât în lucrările istoriografice contemporane. Acest rol mai mic 
nu se datorează genului specific al Commentarii, deoarece acest 
gen conținea și procese-verbale ale colegiilor preoțești și memorii 
autobiografice ale magistraților. Cezar a ales să limiteze activita-
tea divină, dar această alegere exprimă mai degrabă convingerile 
sale cu privire la responsabilități decât credințele religioase.

Un episod din anul 46 este un alt exemplu al utilizării sofis-
ticate de către Cezar a discursului religios. După ce a împiedicat 
o revoltă, acesta i-a executat pe cei doi lideri, ritualul de execuție 
luând forma unui sacrificiu adus lui Marte: pontifii și flaminul 
martialis, un preot al lui Marte, au bătut în cuie capetele lideri-
lor la Regia. Uciderea rituală a calului victorios al unei curse în 



96 jörg rüpke

ziua idelor lunii octombrie, așa-numitul „cal de octombrie”, este 
considerată drept modelul acestui ritual spectaculos: începând cu 
secolul al III-lea î.Hr., romanii sacrificau calul victorios – oarecum 
ilogic – drept pedeapsă pentru calul troian care le-a permis greci-
lor să cucerească Troia. 

În Commentarii, Cezar a renunțat la descrierea proceselor 
rituale obișnuite; această absență accentuează cu atât mai mult 
pasajele în care sunt menționați zeii. De exemplu, referirile la 
fortuna/Fortuna (ca fatum) sunt strategice, dar foarte limitate; di im-
mortales, „zeii nemuritori”, sunt menționați foarte rar, dar joacă un 
rol important în războiul împotriva helveților și în prima bătălie 
(Gall. 1,12,6; 1,14,5). Relatarea aceleiași bătălii de către Appian și 
Plutarh poate sugera motivul acestui fapt: înfrângerea tigurinilor, 
prima bătălie câștigată din Galia, nu a fost condusă de Cezar, ci 
de subcomandantul său Labienus. Acest detaliu incongruent, care 
nu se află în concordanță cu lucrarea lui Cezar commentarii rerum 
gestarum belli Gallici, este așezat în mod convenabil între moar-
tea unei rude și o invocare a zeilor nemuritori: zeii plasează acest 
episod într-o perspectivă mai largă, negând gloria personală unui 
subordonat și fără a concura cu (sau a eroiza) faptele lui Cezar.   

Digresiunile etnografice detaliate despre gali și despre tribu-
rile germanice conțin informații ample despre practicile și idei-
le lor religioase. Acestea sunt descrieri care ajută la înțelegerea 
ambelor popoare ca unități etnice. Religia este prezentată dintr-o 
perspectivă universalistă: Discursul lui Cezar despre cultul galic 
al lui Mercur (Gall. 6,17,1) este un exemplu de interpretatio Romana, 
o traducere care presupune caracterul universal al concepției 
romane despre religie și zei. Ca atare, ea ilustrează mentalitatea 
lui Cezar de constructor al unui imperiu care putea nu numai să 
recunoască diferențele culturale și etnice ca fiind normale, ci și in-
ofensive. Dar și aici există indicii paralele că Cezar folosește stra-
tegic această vocație divină. În ceea ce privește lăcomia lui Cezar, 
Suetonius menționează că acesta a jefuit sanctuare și temple galice 
și putem presupune că contemporanii l-au criticat pentru aceasta. 

Pe de altă parte, în Bellum Civile, Cezar menționează mai frec-
vent religia. De exemplu, conduita față de temple îi deosebește pe 
cezarieni de pompeieni, care s-au dedat la jafuri neautorizate. În 
mod similar, liderii pompeieni inculcă scrupule religioase, religio, 
trupelor romane prin noi jurăminte, care sunt discreditate de uti-
lizarea cuvântului iusiurandum, „jurământ” de către Cezar. A treia 
și ultima carte se încheie nu cu sfârșitul războiului civil, ci cu o 
serie grandioasă de prodigii (3.105); dar Cezar, probabil dându-și 
seama că publicul său tânjea după sfârșitul războiului, s-a abținut 
de la publicarea a ceea ce va fi numit mai târziu Bellum civile.



97comentariile lui cezar

5.3. Prezentare biografică
Cezar s-a născut la 13 iulie 100 î.Hr. într-o veche familie nobi-
liară care se ridica politic doar treptat. Primele funcții preoțești 
până la pontificatul suprem pot fi interpretate ca indicii ale unei 
cariere strălucite; a atins un prim punct de vârf al carierei sale 
politice odată cu consulatul, cea mai înaltă funcție statală ordina-
ră, în 59 î.Hr. Acesta a fost urmat de funcția de guvernator timp 
de opt ani în nordul Italiei, Iliria și Galia: subiectul Comentariilor 
despre războiul galic. Spre sfârșitul acestei perioade, coaliția care 
îl susținuse pe Cezar la Roma – denumită în mod eronat Primul 
Triumvirat – se destramă. Crassus cade în fața parților la Carrhae 
în 53, Pompei este disponibil în 50 ca lider militar al unui partid 
senatorial care încearcă să îl recheme pe Cezar.

Între timp, Cezar a pregătit o opțiune militară și în ianua-
rie 49 î.Hr. lansează războiul civil, care îl conduce prin Italia și 
Spania în Grecia, unde reușește în cele din urmă să-l învingă pe 
Pompei la Pharsalus după un lung război de poziție. Este anul 48 
î.Hr.: Pompei fuge în Egipt, unde este ucis, Cezar îl urmează și se 
implică într-un nou război cu Cleopatra în Alexandria. Începutul 
afacerii egiptene – și ne referim aici la afacerea militară – mar-
chează sfârșitul comentariului despre războiul civil care începuse 
în ianuarie 49. Urmează un blitzkrieg în Siria și în nordul Turciei, 
o întoarcere la Roma, o campanie în Africa, o altă întoarcere la 
Roma și o campanie în Spania. Războiul civil – un război al lumii 
mediteraneene cu lupte paralele în mai multe teatre de război 
– s-a încheiat abia în primăvara anului 45. Cezar mai avea mai 
puțin de trei sferturi de an până la asasinarea sa în ziua idelor 
lunii martie 44 î.Hr.

O viață plină de evenimente, dar relativ normală pentru o elită 
socială care conducea un imperiu mondial: mai târziu, carierele 
coloniale engleze vor arăta similar. Călătoriile servesc, de aseme-
nea, ca loc de producție literară: pregătirea oratorică în Rodos, 
apoi câteva discursuri la Roma despre care știm, dar care nu s-au 
păstrat. Cele șapte cărți ale Războiului Galic sunt scrise în tabăra 
din Galia, în cort; la fel și două cărți de teorie retorică (De analogia) 
din 55 sau 54. Cele trei cărți ale Războiului civil au fost scrise pro-
babil în Alexandria, în 47, iar poemul de călătorie Iter la sfârșitul 
anului 46, pe vasul către teatrul de război spaniol. Nu știm unde au 
fost scrise cele două volume Invective împotriva lui Cato, tragedia 
Oedipus, poemul Laudes Herculis și colecția de proverbe. Doar câ-
teva fragmente s-au păstrat din toate acestea, și absolut nimic din 
poezie. Doar Comentariile s-au păstrat.



98 jörg rüpke

5.4. C. Iulii Caesaris commentarii rerum gestarum 
belli Gallici
În primul rând, Comentariile privind războiul galic. În șapte 
cărți, acestea descriu izbucnirea războiului, războiul împotriva 
helveților și triburilor germanice ale lui Ariovist, apoi campani-
ile împotriva belgilor, veneților și aquitanilor, adică împotriva 
Galiei de nord-vest și de sud-vest. Cartea a patra este mai exotică: 
Cezar traversează pentru prima dată Rinul și trece de două ori 
în Britania. După eșecul cauzat de trădarea eburonilor și a doua 
traversare a Rinului, lucrarea atinge punctul culminant în ultima 
și cea mai lungă carte, a șaptea: revolta uniunii triburilor galice 
sub Vercingetorix, care este înfrântă prin capitularea Alesiei după 
multiple obstacole.

Pentru cine scrie Cezar aceste lucruri? De ce le prezintă sub 
formă de commentarius? Chiar dacă prima mărturie de recepție, 
o remarcă foarte laudativă a lui Cicero, datează doar din anul 46 
(Cic. Brut. 261 f.), putem fi siguri că Cezar și-a scris relatarea anilor 
58-52 într-un singur moment, imediat după evenimente.

Situația în care Cezar se ocupă de scrierea lucrării și, probabil, 
de publicarea ulterioară, poate fi rezumată în mod clar: adversarii 
săi politici interni au deja întâietate și urmăresc demiterea sa tim-
purie din provincie. Ei doreau să creeze ocazia de a-l acuza și de 
a-l condamna în postura de cetățean privat înaintea unui al doilea 
consulat planificat pentru anul 48 și, astfel, să-l „ucidă” politic tem-
porar sau chiar definitiv. Faptul că Cezar se face auzit cu un text 
amplu, mai degrabă decât cu un pamflet, arată că are în vedere eli-
tele sociale; alte grupuri mai largi sunt influențate prin alte canale.

Orice definiție ulterioară trebuie să înceapă cu textul în sine. 
În primul rând, alegerea genului: Cezar ar fi putut scrie o epo-
pee istorică, așa cum demonstrase Marcus Tullius Cicero pentru 
consulatul său cu poemul De consulatu suo (din care s-au păstrat 
pasaje mai lungi doar ca autocitate în De divinatione); fratele mai 
mic al lui Cicero, Quintus, a scris un astfel de text în câteva zile 
despre expediția în Britania întreprinsă împreună cu Cezar. Cezar 
nu a făcut acest lucru.

El ar fi putut prezenta istoriografia într-un stil elevat. Acest 
lucru era problematic în măsura în care identitatea autorului și a 
protagonistului ar fi îndepărtat credibilitatea abordării critice a 
istoricului, dar, din nou, Cicero este cel care cel puțin ia în consi-
derare un astfel de lucru. Cezar nu a făcut-o.

Ar fi putut scrie commentarii. Cel puțin de la sfârșitul secolu-
lui al II-lea î.Hr., politicienii romani, în special cei remarcabili, 
au scris în mod individual autobiografii De vita sua. Cele câteva 
fragmente ale acestui gen dezvăluie o autoportretizare generoasă 
și justificare ca elemente ale conținutului lor; în mai multe cazuri, 



99comentariile lui cezar

aceste autobiografii sunt citate ca commentarii. Din nou, Cicero 
este cel care oferă o perspectivă asupra convențiilor acestui gen și 
sugerează că autorii unor astfel de texte, scriind despre ei înșiși, 
puneau accent pe lauda de sine. Cezar nu a făcut acest lucru.

Pentru a fi mai precis: Cezar nu a făcut acest lucru, dar a scris 
commentarii. Commentarius era mai mult decât un gen de literatură 
autobiografică în sens restrâns. Commentarius se referă în general 
la înregistrările unui funcționar public, fie ca un protocol conti-
nuu, fie ca un rezumat sistematizat al experiențelor din timpul 
funcției pentru succesori sau colegi. Cezar se joacă cu această 
gamă a denumirii genului într-o coordonare sofisticată a textu-
lui și paratextului: titlul lucrării, de exemplu pe eticheta atașată 
pergamentului, sugerează un commentarius în modelul familiar de 
laudă și justificare: Gaii Iulii Caesaris Commentarii rerum gestarum 
belli Gallici ar fi putut fi titlul complet. Dar apoi rulezi începu-
tul textului și citești o propoziție care ar trebui să fie familiară: 
Gallia est omnis divisa in partes tres. Și chiar dacă nu ai fi citit decât 
puțin Cezar, știi că la început nu este nimic despre Cezar: textul 
etnografic și geografic continuă la început, apoi trece la istoria 
helveților și abia la începutul celui de-al șaptelea capitol mențio-
nează numele pe care orice cititor trebuie să îl aștepte după titlu: 
Cezar. Și apoi vine surpriza: predicatul propoziției este maturat, 
„el se grăbește”, nu maturo, „eu mă grăbesc”.

Ce s-a întâmplat? Încă de la primele fraze ale lucrării, cititorul 
nu are nicio îndoială că citește o lucrare care se referă la Galia și 
– după cum indică clar criteriile de evaluare a popoarelor mențio-
nate la început – la război. De asemenea, genul commentarius arată 
clar că un oficial vorbește aici în calitate de expert. Dar cum – și 
această întrebare este probabil principala motivație pentru care a 
preluat sarcina în anii 51/50 – se prezintă Cezar, mai precis, cum 
își prezintă faptele, res gestae? Iar răspunsul surprinzător este: el 
nu le prezintă deloc: Cezar este doar actor; naratorul este o enti-
tate narativă anonimă care nu este identică cu Cezar, despre care 
povestește la persoana a treia. Ceea ce cititorii află despre narator 
este extrem de puțin; el trebuie să fie un martor ocular și, mai pre-
sus de toate, un roman. Cuvântul nostra, „în limba noastră”, folosit 
chiar în prima propoziție a lucrării și care este repetat în câteva 
locuri ca nos și în multe ca nostri, „ai noștri”, îl identifică pe nara-
tor ca fiind roman. Fiecare cititor, cel puțin fiecare cititor vizat, se 
poate identifica cu această entitate narativă, inamicul galilor și de 
partea armatei romane.

Strategia inovatoare de modificare a genului, care combină 
elementele caracteristice a două subgenuri de commentarii – ma-
nualul serviciului civil și conținutul autobiografic – prin elementul 
necaracteristic genului al unui narator anonim, nu este explicată 



100 jörg rüpke

printr-o prefață. Prezentarea tradițională exagerată a commenta-
rii-lor autobiografice și a rapoartelor oficiale de campanie (litterae) 
rămâne ascunsă; digresiunile etnografice ample consolidează ele-
mentul factual și, în același timp, se conectează la formele mici ale 
marii istoriografii, prezente și ele, deși extrem de rar, în discursuri 
și scene individuale. În general, limbajul rămâne însă neutru și 
– în afară de descrierea secvențelor de mișcare – vag; detaliile ma-
cabre sunt absente. Războiul este o chestiune de labour, disciplina 
și ratio, „muncă”, „disciplină” și „inteligență militară” în ambele 
sensuri ale termenului. Acesta este stilul sobru al unei inscripții de 
onoare, care ar putea reduce cei un milion de morți și un milion de 
prizonieri ai războiului galic menționați de Plutarh la un Galliam 
cepit, „a cucerit Galia”. Cu tot exotismul digresiunilor, aceasta nu 
este literatură de divertisment.

Un astfel de text nu își găsește un public numeros; în scurt 
timp, oamenii vor prefera relatarea lui Titus Livius despre răz-
boiul galic, duelurile, bătăliile palpitante, duelurile și tragediile 
umane ale istoricului adevărat. Dar Cezar nu se adresează aces-
tui tip de cititori. Cezar nu trebuie să fie un erou: el este de mult 
timp unul, după cincisprezece și douăzeci de zile de sărbători de 
mulțumire pentru victoriile sale la Roma, cum nu se mai decisese 
până atunci. Aristocrației nu-i plăceau eroii. Mult mai important 
era ceea ce Cezar nu dorea să fie: neliniștit, lacom, crud, imprevi-
zibil, „anticonstituțional”. Pe scurt, el a scris doar pentru că a vrut 
să arate cum nu scria. Ceea ce este decisiv este această structură 
fundamentală a lucrării, care devine clară chiar și pentru cititorul 
nerăbdător din primele câteva minute. Restul, îndrumarea sofis-
ticată a cititorului, implicațiile alegerii informațiilor, descrierea 
distorsionată a detaliilor – toate acestea trec în plan secund. Cu 
tot caracterul său de comentariu, acesta nu este un jurnal; ar fi fost 
nevoie de un efort foarte mare pentru a crea o istorie evenimenți-
ală de zi cu zi a campaniilor din acei ani. 

5.5. Bellum Pompeianum: așa-numitul „război civil”
Nu există nicio dovadă a impresiei pe care comentariile la războiul 
galic au făcut-o la Roma la sfârșitul anilor 50 î.Hr. Utilizarea de 
către Cezar a „opțiunii literare” nu a făcut ca opțiunea sa militară 
să devină excesivă: din poziții galice bine pregătite, el a deschis 
războiul împotriva lui Pompei în ianuarie 49 î.Hr. cu un atac asu-
pra Italiei. Cu toate acestea, Cezar trebuie cel puțin să fi crezut el 
însuși în utilitatea comentariilor sale galice, altfel nu s-ar fi angajat 
într-un efort literar similar pentru următorul său război, cel civil.

Poate imediat după victoria asupra lui Pompei și după vestea 
morții acestuia, Cezar s-a apucat din nou de scris commentarii – 
acum în timpul acalmiei războiului de poziție din Alexandria. În 



101comentariile lui cezar

orice caz, lucrarea a fost finalizată până în acest moment și, con-
trar desemnării sale ulterioare ca Bellum civile, ca un „război civil”, 
Cezar a conceput-o în mod recognoscibil ca Bellum Pompeianum, 
ca o descriere a confruntării dintre Cezar, învingătorul din Galia a 
cărui dignitas era atacată, și Pompei, care a fost sedus de consilieri 
egoiști și incompetenți – un duel în trei cărți care se încheie cu 
asasinarea lui Pompei, care l-a trădat din nou pe Cezar, și pedep-
sirea ucigașilor săi. În această concepție, este cu siguranță vorba 
de o ofertă de reconciliere a oponenților războiului civil și de baza 
unui al doilea consulat legitim: pretenția de legalitate și legitimi-
tate caracterizează reprezentarea în detaliile sale.

Cu toate acestea, mărturiile a doi contemporani din cercul per-
sonal cel mai apropiat al lui Cezar, Aulus Hirtius și Asinius Pollio, 
arată că Cezar nu a publicat acest al doilea comentariu; în textul 
însuși, lipsa unei prefețe, necesară pentru înțelegerea primelor 
fraze, este cel mai puternic indiciu al unei lucrări incomplete. De 
ce nu a încercat Cezar să repete succesul – presupus – al războiului 
galic? Istoria evenimentelor sugerează că războiul nu s-a încheiat 
în Alexandria, ci a continuat în ultimul an de viață al lui Cezar. 
Această continuare contrazice interpretarea lui Cezar a primei 
faze a războiului civil ca fiind Bellum Pompeianum, un duel: voința 
adversarilor de a lupta este mai puternică, iar dependența lor de 
Pompei mai redusă decât sugerează Cezar în commentarii.

O privire mai atentă asupra textului confirmă aceste ipoteze: 
naratorul și poziția sa narativă rămân identice. Dar polemica îm-
potriva adversarului crește. Formele istoriografiei câștigă în im-
portanță: structura tragică a unor episoade mai mari, perechi de 
discursuri, scene individuale și aretia, uneori chiar zei și semne 
prevestitoare și, în cele din urmă, cel puțin în două locuri, de-
scrierea comportamentului adversarului, care nu poate fi numită 
decât satirică (civ. 3.31; 3.82 și urm.). Totuși, acești adversari sunt 
de asemenea romani: atunci când naratorul homodiegetic, care își 
păstrează identitatea în tabăra lui Cezar ca și în Războiul Galic, 
vorbește acum de nostri, de „ai noștri”, acest lucru nu îi mai unește 
pe prietenii și adversarii lui Cezar din rândul cititorilor ca fiind 
romani, ci îi polarizează. Cititorii vizați și cei impliciți se destra-
mă. De asemenea, Cezar arată clar că el își construiește cititorul 
vizat, destinatarul său imaginat, ca pe un necititor implicit. El re-
nunță la publicare.

5.6. Corpus Caesarianum
Și tocmai aici, în eșecul autorului, devine abordarea urmărită aici, 
și anume perspectiva recepției textului, fructuoasă. Cititorii im-
pliciți nu sunt interesați de intenția autorului și nu se împacă cu 
nepublicarea sa. Commentarii Caesaris devin Corpus Caesarianum.



102 jörg rüpke

Bellum Gallicum nu a ajuns în Evul Mediu în forma publicată 
de Cezar, ci într-o colecție cunoscută astăzi sub numele de Corpus 
Caesarianum. Această colecție cuprinde cele șapte cărți despre 
războiul galic și cele trei cărți despre războiul pompeian scrise 
de Cezar; Războiul Galic este completat de o a opta carte despre 
anii 51 și 50, conducând astfel direct la prima carte a Bellum civi-
le. Relatarea lui Cezar despre prima parte a războiului civil este 
completată de următoarea carte, Bellum Alexandrinum, care descrie 
războaiele din Alexandria, Siria și Pontica până la întoarcerea lui 
Cezar la Roma în 47. Aceasta este urmată de un Bellum Africanum 
sau Africum, care descrie campania din Africa de Nord de la 
sfârșitul anului 47/începutul anului 46, de la plecarea lui Cezar 
de la Roma până la întoarcerea sa. Colecția se încheie cu Bellum 
Hispaniense, o relatare a războiului spaniol din anul 45, care înche-
ie războiul civil cu bătălia de la Munda din aprilie 45. Textul care 
s-a păstrat se încheie cu un discurs al lui Cezar în care acesta își 
rezumă cariera de la funcția inițială de chestor.

Initio quaesturae suae eam provinciam ex omnibus provinciis peculi-
arem sibi constituisse et quae potuisset eo tempore beneficia largitum 
esse. (2) insequente praetura ampliato honore vectigalia quae Metellus 
inposuisset, a senatu petisse et eius pecuniae provinciam liberasse 
simulque patrocinio suscepto multis legationibus ab se in senatum in-
ductis simul publicis privatisque causis multorum inimicitiis susceptis 
defendisse. (3) suo item consulatu absentem quae potuisset commoda 
provinciae tribuisse. eorum omnium commodorum et immemores et 
ingratos in se et in populum Romanum hoc bello et praeterito tempore 
cognosse. (4) „vos iure gentium et civiumque Romanorum institutis 
cognitis more barbarorum populi Romani magistratibus sacrosanctis 
manus< semel> et saepius attulistis et luce clara Cassium in medio foro 
nefarie interficere voluistis. (5) vos ita pacem semper odistis ut nullo 
tempore legiones desitae populi Romani in hac provincia haberi. apud 
vos beneficia pro maleficiis et maleficia pro beneficiis habentur. ita 
neque in otio concordiam neque in bello virtutem ullo tempore retinere 
potuistis. (6) privatus ex fuga Cn. Pompeius adulescens a vobis receptus 
fasces imperium< que> sibi arripuit, multis interfectis civibus auxilia 
contra populum Romanum conparavit, agros provinciamque vestro im-
pulsu depopulavit. (7) in quo vos victores extabatis? an me deleto non 
animum advertebatis decem habere legiones populum Romanum quae 
non solum vobis obsistere, sed etiam caelum diruere possent? quarum 
laudibus est virtute ...

La începutul chesturii sale, el (Cezar) alesese această provincie 
dintre toate provinciile ca fiind provincia sa natală și îi acordase 
beneficii în măsura în care îi stătea în putere la acel moment. (2) 



103comentariile lui cezar

În perioada următoare în calitate de pretor, acum într-o funcție 
mai înaltă, el a cerut senatului impozitele pe care Metellus le im-
pusese și a eliberat provincia de această povară financiară și, prin 
preluarea patronatului în același timp, a condus multe delegații 
în fața senatului și, în același timp, a apărat-o în cazuri juridice 
publice și private, prin care el însuși și-a făcut mulți dușmani. 
(3) De asemenea, în timpul consulatului său, adică chiar și în ab-
sența sa din provincie, el îi conferise acesteia toate avantajele pe 
care le putuse. Faptul că ei nu erau nici atenți, nici recunoscători 
lui și poporului roman pentru toate aceste avantaje, el și-a dat 
seama prin acest război și prin timpul care a trecut. [Și acum în 
vorbire directă:] (4) Ați pus mâna o dată și încă o dată pe magis-
trații sacrosancți ai poporului roman, care au fost numiți prin 
legea națiunilor și de legea romană și chiar recunoscuți în mod 
barbar, și în plină zi ați vrut să-l omorâți pe Cassius în mijlocul 
forumului într-un mod nefast. (5) Ați urât întotdeauna pacea atât 
de mult încât legiunile nu rămân niciodată neocupate în această 
provincie a poporului roman. Pentru voi, faptele bune sunt pen-
tru faptele rele și faptele rele pentru faptele bune. Astfel, nu ați 
putut menține nici armonia în pace, nici bărbăția în război. (6) 
Fără funcție, tânărul fugar Cn. Pompeius a fost luat de voi și a 
pus mâna pe fascii și pe comandă, după ce a ucis mulți cetățeni, a 
adunat trupe străine împotriva poporului roman, a devastat câm-
purile și întreaga provincie la instigarea voastră. (7) Unde v-ați fi 
aflat chiar dacă ați fi fost victorioși? Nu vă dați seama că și după 
distrugerea mea, poporul roman are zece legiuni care nu numai 
că v-ar putea rezista, dar ar putea chiar să dărâme cerul? Pentru 
lauda lor... [aici textul păstrat se întrerupe]. (Bellum Hispaniense 
42, traducerea mea).

Localizarea acestui discurs la sfârșitul campaniei și conținutul 
său sugerează că au existat doar câteva fraze pe care tradiția ni 
le-a ascuns.

Cărțile post-cezariene au fost scrise de diverși autori, a căror 
identificare nu ajunge la niciun rezultat. De asemenea, declinul 
calității literare a textelor va fi doar enunțat, dar nu și ilustrat în 
detaliu. Faptul că filologia clasică a abandonat în mare măsură po-
sibilitatea de a examina „istoriografia de jos” din punct de vedere 
lingvistic trebuie, de asemenea, doar menționat ca un fapt trist. 
Și o ultimă praeteritio: nici măcar utilizarea din ce în ce mai frec-
ventă a ornamentelor literare ale marii istoriografii, inclusiv com-
parațiile epice și citarea epopeii naționale anterioare lui Vergiliu, 
Annales de Ennius, nu ar trebui să ne preocupe mai îndeaproape.

Singurul lucru care contează este, în primul rând, faptul că nici 
paternitatea necezariană, nici diferențele masive în calitatea lite-



104 jörg rüpke

rară nu au dus la renunțarea la aceste texte în transmiterea ulteri-
oară – dimpotrivă: „ediția completă” neautorizată a înlocuit proba-
bil foarte repede ediția individuală în circulație a Bellum Gallicum. 
În al doilea rând, naratorul rămâne identic în toate cărțile din 
Corpus Caesarianum, în ciuda tuturor diferențelor stilistice și chiar 
a morții primului autor. Cu excepția unui comentariu editorial al 
autorului celei de-a opta cărți a „Războiului galic” (8,48,10f.), nu 
există niciun indiciu că naratorul războiului împotriva helveților 
din anul 58 este diferit de cel al bătăliei de la Munda, treisprezece 
ani mai târziu.

Ce s-a întâmplat? Scrisoarea editorului inițial către inițiator 
și, probabil, editorul final, concepută ca prefață la opera completă, 
ne oferă informații în acest sens – pe lângă urmele editoriale din 
tranzițiile diferitelor cărți. În ea, Aulus Hirtius, șeful cancelariei 
lui Cezar timp de mulți ani, îi scrie lui Lucius Cornelius Balbus, 
confidentul lui Cezar, la sfârșitul anului 44 î.Hr.

(1) Coactus adsiduis tuis vocibus, Balbe, cum cotidiana mea recusatio 
non difficultatis excusationem, sed inertiae videretur deprecationem 
habere, difficillimam rem suscepi. (2) Caesaris nostri commentarios 
rerum gestarum Galliae (non conparentibus superioribus atque 
insequentibus eius scriptis) contexui novissimumque imperfectum ab 
rebus gestis Alexandriae confeci usque ad exitum non quidem civilis 
dissensionis, cuius finem nullum videmus, sed vitae Caesaris. (3) quos 
utinam qui legent scire possint, quam invitus susceperim scribendos, 
quo facilius caream stultitiae atque arrogantiae crimine, qui me mediis 
interposuerim Caesaris scriptis. (4) constat enim inter omnes nihil tam 
operose ab aliis esse perfectum, quod non horum elegantia commen-
tariorum superetur. (5) qui sunt editi ne scientia tantarum rerum scrip-
toribus deesset, adeoque probantur omnium iudicio, ut praerepta, non 
praebita facultas scriptoribus videatur. (6) cuius tamen rei maior nostra 
quam reliquorum est admiratio; ceteri enim quam bene atque emenda-
te, nos etiam quam facile atque celeriter eos perfecerit scimus. (7) erat 
autem in Caesare cum facultas atque elegantia summa scribendi, tum 
verissima scientia suorum consiliorum explicandorum. (8) mihi ne illud 
quidem accidit, ut Alexandrino atque Africano bello interessem; quae 
bella, quamquam ex parte nobis Caesaris sermone sunt nota, tamen 
aliter audimus ea, quae rerum novitate aut admiratione nos capiunt, 
aliter quae pro testimonio sumus dicturi. (9) sed ego nimirum dum 
omnes excusationis causas colligo, ne cum Caesare conferar, hoc ipso 
crimen arrogantiae subeo, quod me iudicio cuiusquam existimem posse 
cum Caesare comparari. vale. 

Constrâns de observațiile tale persistente, Balbus, deoarece refu-
zul meu zilnic nu mai pare să conțină o scuză pentru dificultatea 



105comentariile lui cezar

problemei, ci doar o cerere de iertare pentru indolența mea, am 
întreprins această sarcină extrem de dificilă. (2) Am făcut din 
comentariile lui Caesar al nostru despre faptele din Galia – scri-
erile care le preced și le urmează nu apar aici – un întreg și am 
completat cel mai recent commentarius neterminat de la faptele 
din Alexandria până la sfârșitul, nu al conflictului intern, despre 
care nu vedem nicio concluzie, ci al vieții lui Caesar. (3) Pentru 
ca cititorii tăi să știe cu câtă reticență am întreprins compunerea 
sa, astfel încât să mă pot elibera mai ușor de reproșul de prostie 
și prezumție – eu, care m-am împins în mijlocul scrierilor lui 
Caesar. (4) Pentru că este sigur cu desăvârșire că nimic nu a fost 
vreodată realizat cu atâta trudă de alții care să nu fie depășit de 
eleganța lingvistică a acestor commentarii: (5) Publicat pentru 
ca istoricilor să nu le lipsească cunoașterea unor lucruri atât de 
mărețe, ele sunt atât de mult aprobate de toată judecata, încât 
autorii nu consideră să li se fi oferit o oportunitate, ci să fi fost 
privați de una. (6) Admirația față de acest fapt este totuși și mai 
mare printre noi decât printre toți ceilalți: căci ceilalți știu cât 
de bine și de impecabil, dar noi știm și cât de ușor și de repede, 
el a realizat acest lucru. (7) Caesar, însă, poseda atât abilitatea și 
cel mai rafinat gust pentru formulare, cât și cea mai autentică 
cunoaștere a planurilor sale, care trebuiau expuse. (8) Nu am avut 
nici măcar onoarea de a lua parte la războaiele din Alexandria 
sau din Africa. Deși aceste războaie ne sunt în parte cunoscute 
din relatarea orală a lui Caesar, este totuși una să auzim ceea ce 
ne captivează prin noutatea sau admirația sa, și alta să scriem noi 
înșine ceea ce urmează să spunem ca mărturie a reușitei altcuiva. 
(9) Dar, desigur, în timp ce adun toate scuzele pentru care nu ar 
trebui să fiu comparat cu Caesar, mă acuz astfel de prezumție: 
cred că pot fi comparat cu Caesar după judecata cuiva. – Rămas 
bun. (Hirtius, Bellum Gallicum. 8, praef. = „scrisoarea lui Balbus”; 
traducerea mea). 

Din nou, există două puncte principale. În primul rând, Hirtius 
explică foarte clar că nu este interesat de o ediție completă a ope-
relor lui Cezar: scopul este mai degrabă de a combina comenta-
riile scrise de Cezar într-o serie care duce până la sfârșitul vieții 
lui Cezar. Lipsesc războiul anilor 51 și 50 din Galia – despre care 
Hirtius însuși va scrie – și campaniile de după Alexandria. Hirtius 
se plânge apoi, în al doilea rând, de dificultatea care rezultă din 
faptul că el însuși nu a luat parte la războaiele din Alexandria și 
Africa, de exemplu, astfel că nu le va putea descrie din perspectiva 
unui martor ocular.

Ceea ce Hirtius formulează în panegiricul despre Cezar, în jude-
căți stilistice și topoi de apologie, poate fi citit ca un discurs asupra 



106 jörg rüpke

genului commentarius. Genul este redefinit în termeni de conținut și 
războiul devine astfel conținutul definitoriu. Formal, unitatea din-
tre autor și protagonist – principala caracteristică istorică a genului, 
chiar dacă Epicadus a trebuit deja să completeze commentariile lui 
Sylla – este abandonată: naratorul anonim al lui Cezar permite con-
tinuarea seriei de texte dincolo de moartea autorului prin păstrarea 
acestui narator, care este prezent în mod deranjant ca narator prin 
nenumărate referințe de tipul ut supra demonstravimus, „așa cum am 
arătat mai sus”, și care se dezvăluie, de asemenea, ca martor ocular 
și actor partizan în câteva locuri, dar care în rest este atât de diferit 
de Cezar încât identificarea este exclusă.

În acest cadru, Hirtius și-a scris propriile texte, cu aceste edi-
ții el a solicitat texte de la martori oculari și le-a editat: un astfel 
de text este Bellum Africanum. Un alt astfel de text este Bellum 
Hispaniense, pe care Balbus l-a solicitat probabil după moartea lui 
Hirtius în aprilie 43 și l-a editat ca piatră de temelie a colecției, 
care a rămas neschimbată.

Această evoluție complicată este rezumată și caracterizată în 
douăsprezece puncte:

1. „Scrisoarea Balbus” a fost scrisă de Hirtius și se intenționa să 
deschidă Corpus Caesarianum. Faptul că a rămas la începutul 
materialului lui Hirtius se datorează ediției conservatoare a 
lui Balbus. 

2. Cartea a opta din Bellum Gallicum a fost scrisă de Hirtius; na-
ratorul însuși nu este dezvăluit în mod explicit: a fost necesa-
ră o reținere specială pentru a completa o lucrare care fusese 
deja publicată în „prima sa ediție” (Bellum Gallicum 1-7). 

3. Cu excepția ultimei propoziții, Bellum civile corespunde cu 
textul lui Cezar. Bellum Pompeianum, un duel între un Cezar 
merituos, ale cărui drepturi fuseseră încălcate, și un Pompei 
prost sfătuit și care în cele din urmă eșuează, a devenit pro-
blematic pentru o lucrare destinată publicului roman pe 
măsură ce războiul civil s-a extins. Prin urmare, Cezar nu a 
finalizat și nici nu a publicat oficial lucrarea. 

4. Bellum Alexandrinum formează un comentariu colectiv conce-
put ca o concluzie a lucrării Bellum civile. Sursele sale scrise 
nu mai pot fi identificate în text. Legătura strânsă cu Bellum 
civile încă nepublicat și laitmotivul litterae care stabilește 
contextul general sugerează că autorul a fost însuși editorul 
general, adică Hirtius. 

5. Bellum Africanum se află în Corpus Caesarianum fără cuvinte 
de deschidere și de încheiere care să îl încadreze în cadrul 
mai larg. Naratorul este aceeași figură anonimă, homodie-
getică prezentă și în restul corpusului. Autorul este un mar-
tor ocular care nu poate fi identic cu Hirtius. În afară de 



107comentariile lui cezar

restul literaturii de tipul comentariilor, doar cărțile lucrării 
Bellum Gallicum ar fi putut servi drept model. Lipsa editării 
finale dezvăluie astfel urme ale genului de tip commentarius, 
care au fost eradicate din restul Corpus-ului Caesarianum. 
Restrângerea completă la cadrul temporal și factual al unei 
campanii reflectă exigențele lui Hirtius față de autor. 

6. Bellum Hispaniense, care provine cu siguranță de la un autor 
care nu este reprezentat altfel în Corpus Caesarianum, este în-
corporat editorial în Corpus Caesarianum fără a face referire 
la vreo parte a acestuia. Cu toate acestea, discursul care for-
mează finalul textului care s-a păstrat ar fi putut fi compus 
ca punct culminant și concluzie a Corpus-ului Caesarianum.

7. Naratorul tuturor componentelor din Corpus Caesarianum 
este același și – dincolo de identitatea sa cezariană – ano-
nim. Doar Cezar și – în completare – Hirtius sunt numiți ca 
autori: spre deosebire de Cezar, însă, nu în titlu (un gen care 
tinde să fie autobiografic!), ci doar în Praefatio, care este clar 
evidențiată ca scrisoare.

5.7. Literatura de partid
Voi continua deocamdată rezumatul:

8. Ediția completă organizată de Balbus din proprietatea lui 
Hirtius, pe care o numim Corpus Caesarianum, a înlocuit 
probabil în scurt timp ediția Bellum Gallicum 1-7 care circula 
anterior separat. Corpus Caesarianum se bazează pe tradiția 
medievală; edițiile individuale ale Bellum Gallicum (care in-
cludeau întotdeauna și cartea a 8-a) reprezintă ediții parțiale 
(în principal franceze). 

9. Planul pentru Corpus Caesarianum provine din cancelaria lui 
Cezar, care a fost înființată în timpul războiului galic; la în-
demnul lui Balbus, Hirtius a dezvoltat planul pentru o serie 
de comentarii continue: commentarii rerum gestarum Caesaris. 
El a schițat acest plan la sfârșitul anului 44 î.Hr. – de fapt ca 
un bilanț intermediar, în formă de praefatio pentru lucrarea 
completă – în scrisoarea către Balbus. 

10. Limitarea la războaiele lui Cezar și ale cezarienilor este inten-
ționată și, în această privință, Corpus Caesarianum este complet. 

11. Analiza subiectului și a naratorului anonim, care stabileș-
te un contact special cu cititorul, conduce la caracterizarea 
Corpus-ului Caesarianum ca „literatură de partid”, ca text isto-
rico-biografic care urmărește să creeze o identitate și să câș-
tige susținători: linia narativă se întinde de la marile fapte din 
Galia la înfrângerea adversarilor obstinați. Atât din punct de 
vedere funcțional, cât și formal, o paralelă poate fi construită 
cu referire la Evanghelii, în special dubla lucrare a lui Luca. 



108 jörg rüpke

12. Nu există nicio dovadă a unei recepții mai largi: divizarea 
rapidă a adepților lui Cezar între tabăra lui Octavian și cea a 
lui Marc Antoniu ar fi putut face Corpus Caesarianum inutil, 
dincolo de amintirea nostalgică. Cu toate acestea, faptul că 
acest Corpus Caesarianum a fost transmis ca un întreg, adică 
și în părțile sale de declin literar, arată că recepția sa tindea 
să coincidă cu intenția editorilor.

Constanța condițiilor-cadru determină cititorul implicit: este 
vorba de cititorul implicit al lucrării cezariene despre războiul cu 
Pompei, nu de cititorul vizat de Cezar. Aceștia sunt cezarieni, sus-
ținători ai partidului, oameni a căror identitate a fost definită de-a 
lungul anilor, poate chiar a deceniilor, de cooperarea cu Cezar și, 
mai presus de toate, de subordonarea militară față de Cezar: vete-
ranii. Numai aceștia sunt oamenii care pot citi de la Lacul Geneva, 
prin Britania, Germania, Spania, Grecia, Egipt, Siria, Asia Mică, 
Africa, până la Munda nostri, „ai noștri”. Aceștia sunt cititorii al 
căror interes succesorii lui Cezar și, în acest nou context Cezar 
însuși – împotriva voinței sale – doresc să se concentreze asupra 
contextului general al mișcărilor militare, asupra punctelor culmi-
nante ale exotismului, tehnologiei de război, dar și ale privațiuni-
lor și, în cele din urmă, ale triumfului.

Hirtius și Balbus, editorii, sunt prototipurile acestui cititor, 
poate nu intelectuali, dar nici „oameni pentru treburile grele”; în 
orice caz, oameni care, într-o situație de dezorientare după moar-
tea liderului, într-o situație în care liniile frontului între adepți ai 
lui Cezar, ai lui Marc Antoniu, ai lui Octavian și cei republicani nu 
mai sunt clare, iau inițiativa și creează instrumentele literare de 
care aveau nevoie. Dintr-o perspectivă sociologică literară, acest 
lucru sugerează o comparație cu apariția colecțiilor de texte creș-
tine timpurii, care vor fi prezentate pe scurt aici.

Referirea la prieteni comuni, strămoși sau modele biografice 
prin intermediul povestirilor poate fi imaginată cu ușurință ca o 
strategie de consolidare a grupurilor existente. De asemenea, po-
vestirea poate face parte din proiectul de extindere a unor astfel de 
nuclee sau grupuri ancestrale în rețele mai mari. Teoria naratolo-
gică oferă câteva observații care ar putea ajuta la explicarea unor 
astfel de procese.

Narațiunea biografică, așa cum o oferă Corpus Caesarianum și, 
începând cu secolul al II-lea, Evangheliile și Faptele Martirilor, iar 
mai târziu legendele sfinților în ansamblu, nu este doar descrierea 
unor personalități interesante. Ca narațiune, este combinația de 
redundanță și variație care generează consens și atenție. Reducerea 
la scheme inițiază procese de generalizare și, astfel, duce la extin-
derea publicului pentru care povestea ar putea fi relevantă. De-
diferențierea creează consens dincolo de granițele grupurilor și 



109comentariile lui cezar

intereselor. În același timp, posibilitățile de exprimare în spațiul 
comunicativ al unei societăți depind de propria voință și de capa-
citatea fiecăruia de a se distanța de astfel de generalizări narative. 
Experții, de exemplu, pun la îndoială narațiunile generale, chiar 
dacă propriul lor potențial de a schimba cunoașterea colectivă este 
destul de limitat. În literatura antică, rezumate impresionante, fie 
în cadrul unor narațiuni mai ample, fie ca un gen separat (epitome, 
periochae), asigură și creează consens, până la punctul în care (în-
tr-o mișcare dialectică) „crezurile” confesionale impun formulări 
exacte pentru a include sau exclude. În comentariul său privind 
calendarul roman, Ovidiu amestecă explicații aproape tautologi-
ce și prezentarea cunoștințelor cotidiene cu afirmații personale 
puternice pe alte teme, uneori bazându-și autoritatea pe citate 
din zeități (chiar dacă natura fictivă a acestor afirmații ar fi fost 
evidentă pentru cititorii săi). 

Aici intervine diversificarea narativă: noi războaie, noi vari-
ante ale vieții aceleiași persoane, ale vieților altor persoane. De 
regulă, diversificarea nu înseamnă doar producerea de variante 
arbitrare. Prin intermediul istoriei lor și implicării lor în diferite 
scheme, narațiunile se caracterizează printr-un repertoriu de de-
talii care pot fi puse în valoare într-o anumită poveste. Începând 
cu perioada târzie a Republicii, Numa era de neconceput fără căr-
țile sale, inventate la începutul secolului al II-lea î.Hr. pentru a 
legitima filozofia pitagoreică la Roma. Rolul neobișnuitului și al 
noului se aplică în special acelor narațiuni care au dobândit un 
statut canonic în antichitate, fie că este vorba de Tanah, de „Biblie” 
sau de unele epopei. Pentru primele, ar putea fi menționate stu-
diile midrashim halakha, cu interesul lor pentru chiar și cele mai 
mici detalii ale unei povestiri din Pentateuh. Comentariile antice 
târzii asupra lui Vergiliu, Servius, precum și Macrobius, arată, de 
asemenea, posibilitățile de interpretare a unui text complex și în-
depărtat în timp. Ceea ce ar fi putut fi uitat în fluxul constant al 
relatării unei povești a fost păstrat în textele scrise. Scrisul, dacă 
nu este deja un mijloc de producție, satisface nevoia de detalii și 
permite transmiterea lor.  

Din punct de vedere istoric, diversificarea în cadrul stabilit 
motivează participarea continuă la narațiune și renarațiune, ofe-
rind perspective diferite și subliniind astfel legitimitatea unor 
perspective diferite. Mai multe exemple din textele iudeo-creștine 
arată gama largă de idei religioase care curg în astfel de narațiuni: 
în „Scrisoarea către apostoli”, un dialog cu Hristos cel înviat, in-
terlocutorii, care sunt apostolicii „Noi” în dialog, află despre Iisus: 
„M-am arătat Fecioarei Maria sub forma arhanghelului Gabriel și 
i-am vorbit, iar inima ei m-a primit (pe mine); ea a crezut și a râs; 
iar Eu, Cuvântul, am intrat în ea și m-am făcut trup; și Eu însumi 



110 jörg rüpke

m-am lăsat slujit; și sub forma unui înger voi face ceea ce a făcut 
el, iar după aceea voi merge la Tatăl meu” (14, după B. Ehrmann). 
Markus Vinzent a evidențiat inovații narative comparabile în 
Înălțarea lui Isaia: „S-a întâmplat că, pe când erau singuri, Maria 
a privit îndată cu ochii ei și a văzut un copilaș și s-a minunat. Și 
după ce s-a minunat, pântecele ei s-a aflat ca înainte de a fi con-
ceput” (11, 8-9). Evanghelia Mântuitorului din secolul al II-lea nu se 
sfiește să îl facă pe Iisus să anunțe că „se va coborî în Hades” (7, 
după B. Ehrmann). Și aici ar trebui subliniat faptul că cineva pre-
cum Philo s-a concentrat asupra relatării în analiza sa teoretică 
a Septuagintei, fără a acorda prea multă importanță problemelor 
textuale detaliate. 

Aceste exemple ilustrează faptul că povestirea este o strategie 
de stimulare a emoțiilor și de implicare în dinamica socială a unui 
grup. Nu capacitatea de a repeta un crez comun este importantă 
aici, ci oportunitatea de a se angaja în diversitatea unei culturi care 
are centre foarte diferite. Tocmai posibilitatea de a participa doar 
parțial la o narațiune este cea care permite formarea unor grupuri 
mari. Pentru formarea unor blocuri mai mari de „eleniști” și „creș-
tini” în secolul al IV-lea sau de marcioniți și creștini circumciși în 
secolul al II-lea, această flexibilitate oferită de diferitele narațiuni 
a fost de mare importanță. 

Producția repetată și reutilizarea narațiunilor despre Patimile 
Domnului sau a altor secvențe biografice începând cu secolul al II-
lea arată gama și gradul de deschidere și unitate în ceea ce privește 
includerea și excluderea destinatarilor – pentru o istorie a religiei 
care nu se limitează la o istorie a ideilor. Rețeaua de variante și 
repovestiri este cea care face ca narațiunile să fie atât de relevan-
te pentru transformările religioase. Din perspectiva dezvoltată 
mai sus, coerența comunicării realizate astfel ar trebui pusă în 
evidență, mai degrabă decât detaliile diversificării. Identificarea 
diferitelor „erezii” acordând atenție diferențelor minuscule este 
o strategie a concurenților; nu ar trebui să fie strategia istoricilor.

Acest lucru nu înseamnă că povestirile diversifică strategic re-
pertoriul de detalii. Încadrările sunt importante, chiar dacă aces-
tea sunt adesea necunoscute din cauza statutului fragmentar al 
textelor și a pierderii începuturilor și sfârșiturilor prin deteriora-
rea sulurilor sau a codicelor – chiar și ideea noastră despre sfârși-
tul Corpus-ului Caesarianum este doar ipotetică în această privință. 
În ceea ce privește astfel de încadrări, sincronismele de început 
ale Evangheliei după Luca sau ale genealogiei după Matei împăr-
tășesc caracterul lor inclusiv cu începutul Evangheliei Ebioniților 
din prima jumătate a secolului al II-lea: „Și astfel a venit Ioan în 
zilele lui Irod, regele Iudeei, și a botezat un botez de pocăință în 
Iordan. Se spune că era din seminția preotului Aaron și era copilul 



111comentariile lui cezar

lui Zaharia și al Elisabetei” (fr. 1). Un astfel de cadru face posi-
bil ca un cerc mult mai larg de destinatari să se implice în aceste 
relatări decât în cazul începutului brusc al relatării despre Ioan 
Botezătorul din Evanghelia după Marcu. Gallia est omnis divisa in 
partes tres oferă aceeași deschidere.

5.8. Istoria ulterioară a recepției Corpus 
Caesarianum

În ciuda tuturor asemănărilor pe care le-a relevat comparația 
dintre „literatura sectară” creștină și cea cezariană, există totuși 
o diferență semnificativă: impulsul de a crea Corpus Caesarianum 
s-a evaporat rapid. Adepții lui M. Antoniu și C. Octavius, acum 
adoptatul C. Iulius C. f. Caesar și mai târziu Augustus, nu s-au 
reunit cu adevărat; războiul civil a intrat într-o nouă rundă. Cezar 
a fost divinizat (40 î.Hr.) și apoi dat la o parte. Au fost cerute noi 
loialități, iar intensitatea legăturilor de partid care au condus la 
următorul război civil a satisfăcut toate nevoile corespunzătoare. 
Nu există nicio dovadă a unor cititori specifici care să dea naștere 
presupunerii că acest corpus a fost răspândit. Epoca augustană, 
cel mai târziu, a marcat probabil sfârșitul lecturii extinse.

Interesul medieval pentru acest corpus a fost limitat și s-a li-
mitat în principal la Franța. Interesele istorice locale, care erau 
reflectate în nenumărate legende locale, au dus la o ediție specială 
a tuturor celor – desigur – opt cărți din Bellum Gallicum extrase din 
corpus. Faptul că cea de-a opta carte nu era scrisă de Cezar reieșea 
clar din scrisoarea menționată anterior a lui Hirtius către Balbus, 
care fusese plasată la balama – dar acest lucru nu prezenta niciun 
interes din această perspectivă. În această perioadă, Bellum Gallicum 
a dobândit o distribuție mai largă, mai întâi în Franța și apoi în 
Italia, doar prin traducerea sa ca parte a Fet des Romains din 1213.

Interesant este că structurile de recepție dezvăluite se repetă 
aici, deși sub un alt interes, acum mai cavaleresc-aristocratic. Li 
fet des Romains este o încercare, limitată la Cezar, de a-i portretiza 
pe primii doisprezece împărați romani; Viețile lui Suetonius for-
mează cadrul pentru aceasta. Astfel, Războiul Galic este din nou 
plasat într-un cadru biografic, în care traducerea lucrării Despre 
Conjurația lui Catilina a lui Sallustius îi este anterioară și tradu-
cerea operei Pharsalia, acest Bellum civile al poetului neronian 
Lucan, îi urmează.

Altfel, un interes pentru Cezar care să depășească imaginea 
medievală a primului împărat, făuritor de calendare și învingător 
în campanii exotice, a devenit recognoscibil abia în secolul al XVI-
lea. Cezar a început să fie citit la școală și ca militar. Reducerea 
literară a războiului la operarea unor corpuri mari de trupe poate 
servi drept model pentru armatele moderne. Pentru școală, re-



112 jörg rüpke

nunțarea la aparatul păgân al zeilor și standardizarea analoagă a 
limbajului în semantică și sintaxă sunt potrivite.

Interesele istorice naționale promovează canonizarea. 
Francezii au recunoscut în galii învinși începuturile națiunii lor, 
germanii în triburile germanice menționate aici pentru prima 
dată. În plus, totuși, armata a fost cea care a furnizat, în secolul al 
XIX-lea, baza de masă pentru lectura lucrărilor lui Cezar în școlile 
gimnaziale și școlile de cadeți prusace și bavareze. Atât intere-
sul național-istoric – a se vedea Asterix –, cât și aspectul militar 
caracterizează și astăzi recepția, deși acum în principal printr-o 
apropriere negativă. Cezar rămâne, de asemenea, controversat în 
școli. Dar poate că Cezar devine mai interesant atunci când nu 
mai este citit ca un „măreț”, ci în cadrul Corpus-ului Caesarianum.



6. Analiștii: Titus Livius

6.1. Introducere
Este util să începem studiul lui Titus Livius cu un scurt text care 
nu a fost scris de el, dar care se bazează pe cea de-a 109-a carte a 
lui, prima carte despre războiul civil, sau, mai exact, din cuprinsul 
său (Periochae):

Causae civilium armorum et initia referuntur, contionesque de suc-
cessore C. Caesari mittendo, cum se dimissurum exercitus negaret, nisi 
a Pompeio dimitterentur. et C. Curionis tribuni plebis primum adversus 
Caesarem, deinde pro Caesare actiones continet. cum senatus consul-
tum factum esset, ut successor Caesari mitteretur, M. Antonio et Q. 
Cassio tribunis plebis, quoniam intercessionibus id senatus consultum 
impediebant, urbe pulsis, mandatumque a senatu consulibus et Cn. 
Pompeio, ut viderent, ne quid res publica detrimenti caperet: C. Caesar 
bello inimicos persecuturus cum exercitu in Italiam venit; Corfinium 
cum L. Domitio et P. Lentulo cepit, eosque dimisit; Cn. Pompeium 
ceterosque partium eius Italia expulit. 

Această carte istorisește cauzele războiului civil și începuturile 
lui, împotrivirea la trimiterea unui succesor lui C. Caesar, deoa-
rece acesta declarase că nu-și va trimite la vatră armata dacă nu va 
face același lucru și Pompeius. Mai descrie și acțiunile tribunului 
plebei, C. Curio, împotriva lui Caesar mai întâi, și în favoarea lui 
Caesar, mai pe urmă. După ce s-a dat un senatus-consultum prin 
care să se trimită un succesor lui Caesar, după alungarea din oraș 
a tribunilor plebei M. Antonius și Q. Cassius, deoarece aceștia 
împiedicau intrarea în vigoare a acestui senatus-consultum prin 
opoziția lor, senatul a însărcinat pe consuli și pe Cn. Pompeius 
să vegheze ca nu cumva republica să sufere un neajuns. C. Caesar 
a sosit cu armata sa în Italia pentru a-i urmări pe adversarii săi 
prin război. El a cucerit orașul Corfinium luându-i prizonieri pe 
L. Domitius și pe L. Lentulus, cărora apoi le-a dat drumul. Caesar 
l-a alungat pe Cn. Pompeius și pe ceilalți partizani ai acestuia din 
Italia. (trad. Paul Popescu)



114 jörg rüpke

Așadar, avem de-a face cu evenimentele de la începutul anului 49 
î.Hr., iar textul prezentat aici acoperă o carte completă a lui Titus 
Livius, a 109-a carte. Desigur, aceasta nu este versiunea pe care 
Titus Livius însuși a scris-o, dar este cu siguranță versiunea care 
a găsit cei mai mulți cititori. Titus Livius însuși a scris probabil 
o sută patruzeci și două de cărți, deoarece versiunea prescurtată 
a celei de-a 142-a cărți încheie conținutul și ajunge aproape de 
moartea lui Livius. Această operă enormă nu a fost copiată des, 
chiar dacă a fost copiată suficient de des pentru a fi citită cel puțin 
în antichitatea târzie. Ceea ce era mult mai util era să se scurteze 
Titus Livius la un nivel la care să fie în continuare plăcut de citit. 
Este exact ceea ce se întâmplă atunci când sunt compilate rezu-
mate, versiuni prescurtate ale tuturor acestor cărți. Și în această 
formă prescurtată, și numai cu primele cărți în forma lor comple-
tă, Titus Livius a fost cel care a determinat viziunea noastră asu-
pra istoriei Romei republicane pentru întreaga perioadă romană 
imperială, dar ulterior și pentru Evul Mediu și epoca modernă, în 
orice caz până la începutul secolului al XIX-lea și, într-o anumită 
măsură, până în zilele noastre.

6.2. Viața
Se cunosc puține lucruri despre viața lui Titus Livius. Există câ-
teva referiri la el în autorii imperiali de mai târziu, câteva note 
în Plinius și scurte note privind datele vieții sale în Cronica lui 
Ieronim din antichitatea târzie. Nu există nicio biografie antică 
a lui Livius. Potrivit lui Ieronim, el s-a născut în anul 59 î.Hr. Cu 
toate acestea, el dă și nașterea lui Valerius Messalla pentru același 
an, dar știm cu siguranță că acesta s-a născut în 64 î.Hr. Se înșală 
Ieronim doar în privința lui Messalla, adică să se fi născut Livius 
cu adevărat în 59 î.Hr.? Sau știa Ieronim că cei doi s-ar fi născut 
în același an? În acest caz, și Livius s-ar fi născut în anul 64 î.Hr. 

Conform acestei cronici a lui Ieronim, el a murit în anul 17 
d.Hr., deci ar fi trăit șaptezeci și cinci de ani. Se pune întrebarea 
dacă Ieronim a avut într-adevăr la dispoziție doar data nașterii și 
durata vieții. Romanilor le plăceau numerele rotunde – inevitabil, 
având în vedere lipsa de registre ale populației. Aproape toți cei 
de pe pietrele funerare mureau la 60, 65, 70 de ani, dar aproape 
niciodată la 62 sau 67 de ani. Dacă Ieronim ar fi avut în față o astfel 
de indicație, s-ar putea, de asemenea, ca Livius să fi murit deja 
în 12 d.Hr., înainte de moartea lui Augustus. În orice caz, putem 
spune că el s-a născut la sfârșitul Republicii și a fost la curent când 
era tânăr cu războiul civil dintre Cezar și Pompei și, prin urma-
re, a avut propriile sale impresii despre tumultul războiului civil. 
Apoi și-a adunat impresiile formative în conflictul ulterior dintre 
Octavian și Antonius (adică între cele două tabere pe care Corpus 



115analiștii: titus liviu

Caesarianum încă încerca să le unească). Mai importantă, însă, este 
întrebarea dacă a murit înainte sau după Augustus. Avem infor-
mația de la un istoric, Asinius Pollio, că ultimele cărți ale lui Titus 
Livius au fost publicate abia după moartea lui Augustus. Augustus 
a murit în 14 d.Hr. și ar fi interesant de știut dacă Livius a publicat 
chiar el aceste ultime cărți, tocmai după moartea lui Augustus. 
Poate pentru că a vrut să arate considerație față de acesta – la 
urma urmei, el a descris epoca lui Augustus în aceste ultime cărți. 
Sau poate că nu a publicat deloc aceste ultime cărți, sau poate că 
nu a vrut să le publice deloc și au fost publicate postum.

Livius s-a născut în Patavium, Padova de astăzi, care nu făcea 
încă parte din Italia la momentul nașterii sale. Mai degrabă, apar-
ținea încă de Gallia Transpadana, „această parte a Galiei”, de 
această parte a Alpilor din perspectivă italică. Patavium a devenit 
municipium abia în 41 î.Hr., adică a fost pe deplin încorporat în 
sistemul cetățeniei romane. Privit din această perspectivă, Livius, 
autorul a cărui imagine a istoriei romane a devenit canonică, era 
prin urmare un gal, un non-roman, un provincial. Livius s-a bu-
curat cu siguranță de o educație bună în Patavium, un oraș mare 
după standardele antice. Există rapoarte antice, deși contestate, 
conform cărora acesta ar fi scris scrieri filosofice, care probabil 
aveau deja o puternică tentă istorică. Nimic din toate acestea nu 
s-a păstrat și, prin urmare, această întrebare trebuie să rămână 
fără răspuns. Cu toate acestea, în alte domenii, putem vedea că 
Livius a avut deficiențe care sunt vizibile în lucrările sale istorice. 
Cel mai important lucru este, probabil, faptul că nu făcea parte din 
clasa superioară a Romei, în sensul clasei politice conducătoare, 
și că, spre deosebire de Polybios, de exemplu, nu avea experiență 
politică și nu pare să fi avut experiență militară. 

Acest Livius este cel care, după încheierea războaielor civile, 
își începe relatarea istoriei romane în jurul anului 29 sau 28 î.Hr. 
Deoarece a rămas fidel lucrării sale pe tot parcursul vieții sale, tre-
buie să fi scris în jur de trei-patru cărți de istorie pe an. El a scris o 
lucrare care a devenit canonică pentru istoria romană și, în aceas-
tă privință, este comparabilă cu Eneida lui Vergiliu. Nici Vergiliu 
nu era roman, ci provenea din Mantua. Și în acest caz, un italic de 
la marginea nucleului roman a scris acele opere care canonizează 
imaginea istorică romană pentru istoria timpurie sau chiar pentru 
cea mai mare parte a istoriei romane. Dar trebuie remarcat și acest 
lucru: Livius a scris cea mai mare parte a istoriei sale la Roma. 
Acolo a avut la dispoziție sursele de care avea nevoie. Cu toate 
acestea, el a murit în Padova; trebuie să se fi mutat înapoi în orașul 
natal cu câțiva ani, poate chiar cu mai mulți ani înainte de moartea 
sa, departe de curte – aceasta era curtea imperială unde avusese 
contact cu Augustus, care l-a descris ca fiind pompeian, un pri-



116 jörg rüpke

eten al Republicii, și unde l-a influențat pe împăratul Claudius 
de mai târziu și pare să îi fi trezit acestuia interesele istorice. Cu 
toate acestea, el a finalizat proiectul istoriografiei sale în Padova.

În afară de câteva anecdote și foarte puține comentarii pe care 
le face în propria sa operă, nu știm cât de strânse au fost contac-
tele sale cu Princeps. Cu siguranță, nu a făcut parte din cercurile 
literare, cum ar fi cercul lui Messalla sau cercul lui Maecenas. Din 
punct de vedere ideologic, pare să fi păstrat o anumită distanță 
față de Augustus, dar a scris o operă augustană care este în deplină 
concordanță cu spiritul vremii – își începe lucrarea la un moment 
de cotitură istorică masivă: sfârșitul războaielor civile care, în mod 
evident, i-au influențat scrierea. Aceasta este perspectiva. Livius 
scrie pentru o societate care tocmai a supraviețuit unui război 
civil și care pare să îndrepte către o altă epocă. Dar el scrie chiar la 
începutul acestei ere și nu știe încă de existența unei Pax Augusta 
interne care va dura peste patruzeci de ani. 

6.3. Planul lucrării
În primul rând, o scurtă trecere în revistă a conținutului celor 142 
de cărți (cărțile pierdute sunt notate cu italice):

Titus Livius: Conținutul lucrării (textele lipsă apar cu italice)
c. 1 Originile orașului/Perioada regală

Istoria timpurie a 
Romei

2-5 Republica până la invazia galică (386)

6-10 Războaiele Samnite (385-293)

11-15 Cucerirea Italiei (292-265)

16-20 Primul război Punic (264-219) Primul/al doilea 
război Punic21-30 Al doilea război Punic (218-201)

31-45 Expansiunea în bazinul estic mediteraneean până la 
sfârșitul războiului cu Perseus (201-167)

Expansiunea în 
Est

46-50 Sfârșitul expansiunii estice (166-145)
Scipio minor

51-60 Conflicte interne până la C. Gracchus (144-123)

61-70 C. Gracchus până la M. Livius Drusus (122-91) Marius

71-80 Războaiele civile până la moartea lui Marius (90-86)
Sylla

81-90 Sylla (85-78)

91-100 Ascensiunea lui Pompei (77-66) Pompei

Caesar

101-110 Supremația lui Pompei (65-48)

111-120 Războaiele civile până la moartea lui Cicero (48-43)

121-142 Perioada augustană, cel puțin până la moartea lui  
Drusus (9 î. Hr.)   Augustus

Periochae Lipsesc doar pentru cărțile 136 și 137.

[105]

[135]



117analiștii: titus liviu

Cea mai mare realizare a lui Titus Livius este, fără îndoială, 
faptul că a transformat această cantitate enormă de istorie romană 
într-o lucrare de istorie lizibilă, și numai acest fapt este respon-
sabil pentru succesul său enorm pe termen lung și pentru istoria 
recepției sale. Această lizibilitate a istoriei romane include, de 
asemenea și mai presus de toate, faptul că autorul a produs uni-
tăți de reprezentare semnificative. Aceste unități de reprezentare 
semnificative sunt în primul rând cărți individuale. Nu avem de-a 
face cu o istorie continuă în care limitele cărților sunt incizii pur 
mecanice; Livius a încercat să permită anumitor evenimente să 
coincidă cel puțin cu sfârșitul unui an și apoi, de asemenea, să 
rezume cărțile individuale în unități mai mari.

Unitatea cărților 1-5 poate fi identificată cu certitudine, mer-
gând de la întemeierea Romei – mai precis, primul moment înce-
pe cu distrugerea Troiei, dar trece apoi în doar câteva rânduri la 
Italia – până la invazia galilor, catastrofă care marchează un punct 
de cotitură important în istoria romană timpurie. Cartea 1 con-
ține deci relatarea acestei preistorii și a perioadei regale. Ea se 
încheie cu expulzarea ultimului rege de către Iunius Brutus. În 
continuare, pot fi identificate unități a câte cinci cărți, precum și 
zece și cincisprezece cărți, din părțile care ni s-au păstrat. În ceea 
ce privește dimensiunea cărților individuale: conform edițiilor de 
astăzi, acestea ajung la aproximativ cincizeci de pagini tipărite, cu 
o sută patruzeci și două de cărți care fac puțin peste șapte mii de 
pagini tipărite.

Rezumatele împreună ocupă aproximativ cincizeci de pagini. 
Aceasta este lungimea unui pergament antic, sau aproximativ șaizeci 
până la nouăzeci de capitole atunci când sunt împărțite în capitole. 
Lungimi similare se regăsesc mai ales în cărțile de proză. Războiul 
Galic al lui Cezar, de exemplu, are aproximativ aceeași lungime.

Cartea 1 începe așadar cu perioada regală, o scurtă preistorie 
care cuprinde câteva capitole, regii până la Romulus și Remus, 
fondatorii reali ai orașului. Apoi, cei șapte regi sunt tratați pe 
rând, încheindu-se cu expulzarea ultimului. Cartea a 2-a începe 
cu tranziția către Republică și continuă an de an până în anul 386 
î.Hr., invazia galilor. Cucerirea Romei coincide cu sfârșitul cărții 
a 5-a, iar acesta este noul început al cărții a 6-a, cu refondarea 
Romei. Camillus este figura marcantă în acest moment al istori-
ei romane, ca al doilea fondator al orașului. Atât Romulus cât și 
Camillus formează mai târziu modelul pentru Augustus atunci 
când se prezintă din nou ca fondator al unui oraș. Aceasta este 
urmată de expansiunea în Latium și de securizarea acestei zone 
latine, din centrul Italiei, inițial în conflict cu etruscii și latinii, în 
special în a doua jumătate a secolului al IV-lea, și de războaiele cu 
samniții de la începutul secolului al III-lea.



118 jörg rüpke

Textul păstrat se întrerupe inițial în anul 293. Cărțile 11-20 
lipsesc și cunoaștem doar cuprinsul. Acest lucru este regretabil, 
deoarece este o perioadă foarte interesantă, perioada cuceririi 
Italiei, expansiunea în Italia și primul război punic cu perioada 
interbelică, stabilirea primelor provincii. Ceea ce se păstrează 
apoi din nou sunt cărțile de la 21 la 45. De la 21 la 30, al doilea 
război punic, apoi de la 31 la 45, expansiunea în estul Mediteranei, 
ca urmare a intervenției statelor grecești în acest al doilea război 
punic, cucerirea Macedoniei, dar și continuarea expansiunii până 
la sfârșitul războiului împotriva lui Perseu în 167 î.Hr. – și aici 
se întrerupe din nou narațiunea istorică a lui Livius, cu excep-
ția detaliilor de conținut. Nu mai avem o relatare istoriografică 
coerentă a perioadei ulterioare. Aceasta începe din nou abia la 
sfârșitul Republicii, prin intermediul cărților care ni s-au păstrat 
de la istoricii greci, în special Cassius Dio. Acest secol al II-lea 
î.Hr., în special, este foarte puțin documentat în istoriografia di-
rectă sau este documentat doar prin breviare foarte scurte. Cărțile 
46-50 ar putea fi rezumate ca o încheiere a expansiunii în estul 
Mediteranei; aici este inclus al treilea război punic cu distrugerea 
Cartaginei și apoi a Corintului.

Cărțile 51-60 acoperă conflictele interne până la legislația lui 
Gaius Gracchus, al doilea dintre Gracchi (Tiberius Gracchus fuse-
se ucis cu zece ani mai devreme). Următoarea decadă, tranziția de 
la secolul al II-lea la secolul I, este formată din cărțile 61-70: de la 
Gaius Gracchus la Marcus Livius Drusus. Numele Marcus Livius 
Drusus este asociat cu izbucnirea Războiului Social, acest război 
civil intern, al întregii Italii, în care italicii au purtat un război 
împotriva Romei pentru a obține cetățenia romană – o constelație 
oarecum ciudată. Aceasta este, de asemenea, puternic descrisă din 
perspectiva rezultatului final. Cel puțin în unele regiuni, a fost 
imaginată o unificare italică fără Roma.

Urmează războaiele civile ale lui Marius împotriva lui Sylla, 
zece cărți până la moartea lui Marius în 86 î.Hr. și alte zece cărți 
până la demisia și ulterior moartea lui Sylla în 78 î.Hr. Se poate 
observa aici că o carte tratează uneori mai puțin de un an, în timp 
ce două sute cincizeci de ani de domnie a regilor au fost tratați 
într-o singură carte. Relatarea lui Titus Livius devine mai detaliată, 
lucru ce contrastează cu ce este păstrat din periochae și abreviatori, 
și anume pasajele în care oferă mai puține detalii, în care nu se afla 
interesul său principal, și anume istoria romană timpurie. Urmează 
ascensiunea lui Pompei și supremația sa; dacă luăm o structură în 
10 unități, cărțile 91-100 și 101-110, o supremație care este distrusă 
doar de războiul civil, victoria lui Cezar și bătălia de la Pharsalus. 
Chiar dacă poate vedem această fază a istoriei romane sub sem-
nul lui Cezar, în antichitate generalul mai popular, cel cu cei mai 



119analiștii: titus liviu

mulți aderenți politici, este cu siguranță Pompei, chiar și în anii 
50 î.Hr. Urmează războiul civil până la moartea lui Cicero, cartea 
120. Odată cu moartea lui Cicero, considerată poate simbolic ca 
sfârșitul Republicii, am ajuns și la momentul până la care Livius 
și-a publicat cărțile în timpul vieții lui Augustus. Probabil că el a 
scris aceste lucruri poate în jurul anului 1 î.Hr. sau 1 d.Hr.

Următoarele cărți, de la 121 la 142, au fost publicate abia după 
moartea lui Augustus, după 14 d.Hr. Ele tratează întreaga perioadă 
augustană, probabil până la moartea lui Drusus în 9 î.Hr. Acesta 
este ultimul comentariu sigur din cuprins. Într-un manuscris exis-
tă o referire la înfrângerea lui Varus, bătălia lui Varus împotriva 
triburilor germanice din anul 9 d.Hr. Acest lucru ar însemna încă 
optsprezece ani. Această problemă trebuie pur și simplu lăsată 
nerezolvată. Nu este o tradiție confirmată; după cum am spus, un 
singur manuscris adaugă această notă. Este posibil ca Titus Livius 
să fi scris mai multe cărți decât cele care mai existau la momen-
tul redactării cuprinsului. La urma urmei, cu anul 9 î.Hr., Livius a 
adus povestea foarte aproape de propria sa istorie contemporană.

Grupări de cincisprezece cărți (pentekaidekades) au fost de 
asemenea propuse ca principiu de structurare. Pentru unele peri-
oade – Pompei sau Cezar, de exemplu – aceasta pare a fi o struc-
tură mai plauzibilă. În alte locuri, însă, structura în decade este 
destul de clară. Este de asemenea posibil ca Livius pur și simplu 
să nu fi aderat la un singur principiu de structurare, ceea ce nu ar 
fi surprinzător având în vedere tratarea densă a evenimentelor și 
duratele diferite ale evenimentelor care sunt înțelese ca o unitate.

6.4. Surse și impact
Dacă vă uitați acum la această mare istorie și vă gândiți la toți cei 
care au scris istorie în perioada Republicii, atunci vă puteți ima-
gina efectul lui Titus Livius sub forma unei clepsidre. Deasupra 
aveți marea masă de analiști mai vechi și mai recenți. Toți acești 
istoriografi sunt folosiți de Livius în grade foarte diferite. Livius 
procedează de obicei în așa fel încât folosește unul ca sursă prin-
cipală, sursă pe care o copiază, editează și apoi adaugă în mod 
repetat o a doua sursă permanentă și poate o a treia sau a patra, 
compară lucrurile și verifică punctele individuale. Dar nu este 
cazul să așeze un număr mare de relatări istorice diferite pe biro-
ul său, să citească secțiunea cronologică în fiecare caz și apoi să 
creeze propria sa sursă. Mai degrabă, el urmează o anumită sursă 
pentru o anumită secțiune și apoi adaugă informații sau corectea-
ză informații pe baza altor istoriografi.

Putem observa acest lucru doar în utilizarea lui Polybios pentru 
perioada celui de-al doilea război punic și pentru perioada ulteri-
oară, deoarece Polybios este singurul istoric care s-a păstrat într-o 



120 jörg rüpke

măsură semnificativă din cadrul predecesorilor lui Livius. Toate 
celelalte produse, mai recente și analele mai vechi, nu au trecut 
prin gâtul de sticlă pe care îl reprezintă Livius. Livius s-a folosit 
de acești autori, iar ulterior doar lucrările sale au fost citite. Mai 
mult, când Livius a devenit disponibil, Aelius Tubero, Valerius 
Antias, Licinius Macer și toți colegii lor nu au mai fost copiați. 
Ei au existat pentru un timp, dar la un moment dat, manuscri-
sele s-au destrămat înainte de a fi copiate și astfel acesta a fost 
sfârșitul tradiției. Ceea ce știm despre acești scriitori predecesori 
lui Livius, știm din citate sau parafraze din Livius și din câteva 
observații împrăștiate din literatura anticarilor, din Varro, Plinius 
cel Bătrân și așa mai departe, precum și din unii istoriografi greci, 
Dionisius din Halicarnas fiind numele cel mai important aici.

Efectul lui Livius a fost acela al unei clepsidre. Pe de o parte, 
există o serie întreagă de tradiții care pornesc de la Titus Livius și 
care oferă acum cărțile sale întregi în formă prescurtată; de exem-
plu, Velleius Paterculus la începutul secolului I și Florus la înce-
putul secolului al II-lea d.Hr. Și există noi relatări istoriografice ale 
perioadei imperiale. Dar literatura istoriografică republicană mai 
veche nu reușește să treacă prin această strâmtoare. Titus Livius 
a devenit atât de important pentru că a monopolizat istoriografia 
Republicii, iar viziunea sa asupra istoriei, care în multe privințe 
putea fi cu siguranță corectată și care fusese deja contestată în 
antichitate, a prevalat. S-a mai păstrat foarte puțin din ce ar mai fi 
existat în perioada antichității târzii, iar Livius este cel care domi-
nă tradiția istoriei republicane în Evul Mediu și în epoca modernă.

6.5. Performanță
Reușita principală a lui Livius nu este că analizează complet surse-
le pe care le are la dispoziție și pe care le pune la dispoziția noastră 
– așa cum a fost subliniat de Quellenforschung în repetate rânduri –, 
ci reușita principală este că face istoria lizibilă, o prezintă într-un 
mod interesant, uneori o povestește rapid, acoperă perioade lungi 
de timp în doar câteva fraze, dar și prezintă în mod repetat episoa-
de individuale într-o manieră captivantă și astfel, în multe feluri, a 
furnizat materialul poveștilor – acum, în mod clar, la plural – care 
au modelat imaginea Romei. Aceste povești au putut fi prelucrate 
în literatura exemplară oferind o acțiune măreață morală. Astfel 
de povești sunt furnizate de Livius și relatate în scene individuale 
captivante chiar și pentru perioada foarte timpurie unde dovezile 
se limitau la relatări anterioare. 

Ceea ce am observat la Cezar este că tragediile, dramele sau, 
în epoca modernă, filmele despre Cezar nu se inspiră din scrierile 
acestuia. În ceea ce îl privește pe Titus Livius, este exact invers. 
Tocmai opera sa istorică este cea care oferă materialul din care pot 



121analiștii: titus liviu

fi create drame și tragedii, adesea bazate în mare măsură pe Livius 
însuși. Există, de asemenea, o serie de cazuri în care materialul 
lui Livius este utilizat și mai departe, tocmai pentru că descrierea 
era atât de atractivă și putea fi ușor adaptată în scopuri complet 
diferite; există, de asemenea, adaptări literare ale lui Livius sau ale 
unor episoade individuale, în special sub formă de scurte epopei.

Spre deosebire de Polybios, Livius nu este preocupat de istori-
ografia pragmatică în descrierea sa a istoriei, adică Livius nu scrie 
pentru politicienii care ar trebui să vadă cum funcționează apara-
tul politic roman și cum să se descurce cu Senatul și cu Adunarea 
Poporului într-un mod promițător. Republica romană era depășită 
în momentul în care el a început să scrie. Ce îl interesează mai 
mult pe Livius este ceva ce poate fi descris drept „interes uman”. 
El este preocupat de destinele individuale, de împlinirea morală a 
istoriei și, în unele locuri, de victimele istoriei și din ceea ce oame-
nii suferă și prin ce trec. El vrea să facă istoria tangibilă, iar aces-
ta este punctul central al stilului său de prezentare. Acesta este 
motivul pentru care se concentrează pe oameni, nu pe structuri. 
Acesta este motivul pentru care creează episoade coerente, bine 
închegate, scene de interacțiune între oameni. Acesta este motivul 
pentru care inserează discursuri. Acesta este motivul pentru care 
scrie dialoguri în toate fazele istoriei romane.

Cuvântul cheie, termenul tehnic pentru acest tip de reprezen-
tare, ar fi ἐνάργεια în greacă, adică „vivacitate în reprezentare”. 
Termenul latin, care nu este tocmai corect, ar fi evidentia, „viva-
citate”. Acesta este obiectivul central al lui Livius în materie de 
reprezentare și este, cu siguranță, secretul succesului său, întrucât 
existau mulți concurenți. Opera vastă a lui Livius rezistă în fața 
tuturor acestor concurenți.

6.6. Titus Livius: o încercare de caracterizare
O caracterizare a lui Titus Livius va fi prezentată din cinci puncte 
de vedere: Liviu ca analist, ca mitograf, dar și ca istoric, și – iar 
această perspectivă se leagă din nou foarte puternic de recepția 
lucrării – ca psiholog; în sfârșit, problema măsurii în care Livius a 
fost un adept al lui Augustus.

6.6.1. Analist
În primul rând, Livius ca un analist. Iată un exemplu clasic 
(Liv. 3,32,1-5):

Ab externis bellis quietus annus fuit, quietior insequens P. Curiatio et 
Sex. Quinctilio consulibus, perpetuo silentio tribunorum, quod primo 
legatorum qui Athenas ierant legumque peregrinarum exspectatio 
praebuit, (2) dein duo simul mala ingentia exorta, fames pestilentiaque, 



122 jörg rüpke

foeda homini, foeda pecori. vastati agri sunt, urbs adsiduis exhausta 
funeribus; multae et clarae lugubres domus. (3) flamen Quirinalis 
Ser. Cornelius mortuus, augur C. Horatius Puluillus, in cuius locum 
C. Veturium, eo cupidius quia damnatus a plebe erat, augures legere. 
(4) mortuus consul Quinctilius, quattuor tribuni plebi. multiplici clade 
foedatus annus; ab hoste otium fuit. (5) inde consules C. Menenius P. 
Sestius Capitolinus. neque eo anno quicquam belli externi fuit: domi 
motus orti. 

În anul acesta a fost liniște. Republica n-a mai fost supărată nici 
de peste hotare. Sub consulii S. Curiatius și Sex. Quinctilius în 
țară a fost liniște, nu ca de obicei, mai ales din partea tribunilor 
care n-au mai ațâțat tulburările. Pricina de căpetenie era că toată 
lumea aștepta cu nerăbdare solia plecată la Atena, ca să vină 
cu legile după care sunt cârmuite țările străine. Apoi, romanii 
au fost năpăstuiți deodată de două nenorociri, care au pus vârf 
tuturor celor de până acum: s-a iscat foamete mare și a izbucnit 
din nou ciuma, două plăgi groaznice și pentru ființele omenești, 
și pentru bietele animale. Ogoarele au rămas pustii. Orașul s-a 
golit de tot de locuitori, nemaiprididindu-se cu îngropatul mor-
ților. Numeroase familii vestite au fost lovite de doliu. Au fost 
răpuși de molimă flaminul quirinal Ser. Cornelius, augurul C. 
Horatius Pulvillus. În locul acestuia din urmă, augurii s-au grăbit 
să-și aleagă altul, pe C. Veturius, dându-i întâietate în fața altora 
tocmai pentru că fusese osândit de popor. S-au stins din viață și 
alți bărbați de seamă: consulul Quinctilius și încă patru tribuni ai 
poporului. Anul acesta a fost de pomină prin atâta un prăpăd în 
rândurile întregului popor. Republica a fost scutită de un singur 
neajuns mai mare: n-au mai lovit-o și dușmanii de peste hotare. 
Apoi a urmat consulatul lui C. Menenius și P. Sestius Capitolinus. 
Nici anul acesta n-a mai fost vreun război. În schimb, în țară au 
izbucnit din nou nemulțumirile și vrajba. (trad. Paul Popescu)

Acest scurt fragment de text reprezintă descrierea unui an de la 
sfârșitul secolului al V-lea și începutul anului următor. Aceasta 
este o intrare anuală completă. Câteva note privind structura 
acestei înregistrări anuale: începe cu războaiele sau cu absența 
lor, anume calmul politicii externe. Războaiele externe reprezintă 
un interes central al relatării lui Livius. Apoi urmează ceea ce se 
numește schema analistică, o indicare a anului prin datarea con-
sulilor, P. Curiatio et Sex. Quinctilio consulibus, „când P. Curiatius și 
Sex. Quinctilius au fost consuli”, urmată, foarte pe scurt, de detalii 
suplimentare despre ceea ce s-a întâmplat în acel an. Prin cuvân-
tul-cheie tribuni „tribuni ai poporului (respectiv ai plebei)”, atenția 
se îndreaptă spre interior, silentio subliniază că, în mod evident, 



123analiștii: titus liviu

aceștia nu au făcut mare lucru. Se explică apoi de ce a fost așa. Se 
bifează astfel politica internă, apoi se trece la evenimente nega-
tive notabile, catastrofe, „foamete și ciumă”, ale căror consecințe 
sunt apoi explicate mai în detaliu. Mai mulți oameni au murit, 
unii preoți – informații separate sunt disponibile pentru ei – sunt 
menționați aici, mortuus ... mortuus ... mortuus, iar apoi se continuă 
cu inde consules C. Menenius P. Sestius Capitolinus, moment în care 
suntem deja în noul an, cu următorii consuli. Utilizarea unor ca-
zuri diferite arată modul în care Livius se străduiește să introducă 
o anumită variație stilistică într-un spațiu atât de mic. Discuția 
care s-a desfășurat pe marginea acestui tip de înregistrare anuală 
a stabilit că ceea ce este descris aici, adică informații pentru un an, 
corespunde cu ceea ce s-a spus în diverse alte surse despre formele 
anterioare și cele mai timpurii ale istoriografiei romane. Se face 
referire la Cato cel bătrân, care este citat în Aulus Gellius (2,28,6):

Non lubet scribere, quod in tabula apud pontificem maximum est, 
quotiens annona cara, quotiens lunae aut solis lumine caligo aut quid 
obstiterit. 

Nu găsesc cu cale să mă ocup de ceea ce scriu tablele marelui 
pontifice, adică de câte ori sunt cerealele scumpe, de câte ori 
întunericul sau altceva a produs eclipsa soarelui sau a lunii. (trad. 
David Popescu)

Aceasta se referă la prodigii, semne prevestitoare. Pontifex maxi-
mus scrie numele consulului pe o astfel de tăbliță în scopul datării, 
urmat de pestilentia sau fames, annona cara – grâul este scump când 
este puțin – când este puțin, este foamete – și apoi orice prodigiu. 
În acest caz, ar fi vorba de o ciumă. Știm că astfel de molime erau 
înțelese ca fiind de rău augur și semne ale mâniei zeilor, cu dece-
sele aferente. Și asta ar fi, practic, tot; nu a avut loc nicio eclipsă 
solară, nicio eclipsă lunară. Puteți vedea că acest tabel imaginar 
corespunde foarte bine cu ceea ce găsim aici în Livius. Ideea care 
s-a format despre această chestiune se regăsește cu un mare salt în 
timp la Cicero, care scrie la mijlocul secolului I î.Hr. (de orat. 2.52):

Ab initio rerum Romanarum usque ad P. Mucium pontificem maximum 
res omnes singulorum annorum mandabat litteris pontifex maximus 
efferebatque in album et propunebat tabulam domi, potestas ut esset 
populo cognoscendi; eique etiam nunc annales maximi nominantur.

De la începutul istoriei romane și până la pontifex maximus Publius 
Mucius [Scaevola], se obișnuia ca pontifex maximus să noteze toate 
evenimentele din fiecare an pe o tăbliță albă și să afișeze această 



124 jörg rüpke

tăbliță la reședința sa, astfel încât poporul să poată afla despre ele. 
Aceste anuare sunt încă numite Annales maximi. (Traducerea mea)

Prin urmare, Publius Mucius Scaevola, de asemenea pontifex ma-
ximus, a încetat să mai descrie tăblițele și a compilat tot ceea ce 
fusese încredințat anterior acestor tăblițe într-o singură lucrare 
de mari dimensiuni. Această lucrare este cunoscută sub numele 
de Annales maximi, publicată în 130/120 î.Hr. (dar rareori ates-
tată ca sursă ulterior). Acum vedem aici fraza mandabat litteris; 
pontifex maximus a încredințat acest lucru scrisului și l-a realizat 
pe o tăbliță, o tăbliță consacrată; efferebatque, adică transfera tot 
ceea ce era scris pe alte materiale de înregistrare sub forma unui 
commentarius continuu pe o astfel de tăbliță an de an, iar această 
tăbliță se afla în fața casei sale. Și ideea care s-a dezvoltat de aici, 
chiar și în antichitate, dar mai ales în epoca modernă, este că în 
fiecare an se scria pe o astfel de tăbliță, iar aceste tăblițe erau 
apoi târâte în arhive la sfârșitul anului, iar ca rezultat, pontifii 
ar fi avut o arhivă uriașă de tăblițe care a fost folosită pentru a 
scrie Annales Maximi. Aceasta a constituit apoi piatra de temelie 
a istoriografiei romane, după cum se poate vedea din astfel de 
pasaje din Titus Livius.

Această idee este pur și simplu greșită. Pasajul din Cicero se 
referă deja la o singură tăbliță, album, o tăbliță care este albită, 
inscripționată și apoi albită și înscrisă din nou la sfârșitul anului, 
deoarece nu este necesar să fie păstrată această tăbliță. Cele mai 
importante lucruri sunt scrise în commentarii, pe care pontiful le 
scrie într-un alt mod. Totuși, dacă ne uităm acum cu atenție la 
Livius, ne dăm seama și că acest tip de înregistrare în forma sa 
completă poate fi observat doar începând cu sfârșitul secolului al 
III-lea. Înainte de aceasta (iar înregistrarea citată mai sus este o 
excepție), sunt în principal menționați consulii, dar și războaiele, 
sau chiar o ciumă, dar toate celelalte evenimente, mai ales știrile 
despre inaugurările și decesele preoților, pe care acest pontifex 
maximus le-a consemnat cu siguranță, lipsesc pentru perioada 
timpurie. Procesul este mai degrabă de așa natură încât într-o 
etapă secundară fasti, listele de consuli, sunt extrase din narațiu-
nea episoadelor individuale și apoi completate și în această formă 
completată ar fi putut câștiga din nou în influență asupra repre-
zentărilor istoriei romane.

Cu toate acestea, Livius nu este în niciun caz un analist în sen-
sul că preia acum aceste tăblițe sau copiază lucrări care se bazează 
direct pe aceste tăblițe. Livius este un analist doar în măsura în 
care folosește această schemă. El folosește această schemă, dar nu 
este una care provine dintr-o lungă preistorie a istoriografiei ro-
mane și care este reprodusă doar acum, ci una care s-a dezvoltat ea 
însăși pe parcursul acestei istoriografii romane în domeniul literar 



125analiștii: titus liviu

și care putea servi apoi, totuși, ca schemă pentru o istoriografie 
continuă. Analele iau în considerare fiecare an și, în cadrul acestei 
grile cronologice fixe, evenimente individuale sunt descrise mai 
detaliat sau mai succint. Este cu siguranță punctul culminant al 
acestei istoriografii analistice, nu doar în sensul unei ipoteze refe-
ritoare la origine, ci și în sensul unui anumit tip de reprezentare, 
prin faptul că această schemă analistică poate forma un cadru 
pentru istoriografie care permite o istoriografie continuă fără a 
reveni la forma de listă, ci mai degrabă permite o grilă minimă 
care poate fi apoi completată.

6.6.2. Mitograf
Livius spune la începutul lucrării sale că istoria timpurie este o 
problemă a poeților și nu a istoriografilor; cu toate acestea, el duce 
această schemă analistică până la început, sau cel puțin până la 
începutul Republicii, și tratează perioada regală într-un mod simi-
lar în prealabil. El o folosește pentru a prezenta istoria romană în 
același fel din prima zi. În modul de prezentare se poate recunoaș-
te faptul că materialul nu a aparținut mai întâi poeților, așa cum 
spune el în prefață, și doar perioada următoare istoricilor. La acest 
nivel de prezentare, istoria este o poveste continuă, iar mitografia 
și istoria sunt practic inseparabile.

Tocmai de aceea, Livius este considerat atât un autor canonic 
pentru istoria romană, cât și un autor canonic pentru mitologia 
romană, deoarece numeroasele povestiri pe care le include în 
această relatare istorică, care datează dintr-o mare varietate de pe-
rioade, din secolul al III-lea î.Hr., din secolul al II-lea î.Hr. sau în 
unele cazuri, din secolul I î.Hr., oferă și un repertoriu al mitologiei 
romane. Această legătură strânsă este responsabilă de faptul că, 
spre deosebire de istoria greacă, unde mitologia este foarte înde-
părtată și istoria începe cu șase sute de ani mai târziu după marea 
ruptură, determinată de Războiul Troian, la Roma, mitologia și 
istoria apar întrepătrunse încă de la început.

6.6.3. Istoric
Titus Livius este un istoric, așa cum ne arată prefața sa. El face 
distincția clară între istoria timpurie ca fiind pentru poeți și nu 
pentru istorici. În momente diferite, el discută diferite poziționări 
și pune întrebarea clar istorică referitoare la ce s-ar fi întâmplat 
dacă Alexandru cel Mare ar fi atacat Roma în 320 î.Hr. Ar fi fost 
capabili acești romani de succes să îi țină piept lui Alexandru? 
Dar, în general, prin modul în care își folosește sursele, urmărind 
o sursă principală și corectând-o doar ocazional, el nu critică sur-
sele în întregime. Din acest motiv, abordarea sa a istoriei romane 
timpurii din punctul de vedere al metodei istorice nu diferă de cea 



126 jörg rüpke

a perioadei ulterioare – și anume, este destul de necritică. Ca isto-
ric, Livius trebuie folosit cu prudență, chiar dacă el conține pasaje 
foarte lămuritoare care dezvăluie un anumit interes și o anumită 
înțelegere a problemelor istorice. 

Următorul pasaj (Titus Livius 4,20,1-8) este lămuritor cu privi-
re la problema criticii surselor:

Omnibus locis re bene gesta, dictator senatus consulto iussuque populi 
triumphans in urbem rediit. (2) longe maximum triumphi spectacu-
lum fuit Cossus, spolia opima regis interfecti gerens; in eum milites 
carmina incondita aequantes eum Romulo canere. (3) spolia in aede 
Iouis Feretri prope Romuli spolia quae, prima opima appellata, sola ea 
tempestate erant, cum sollemni dedicatione dono fixit; averteratque in 
se a curru dictatoris civium ora et celebritatis eius diei fructum prope 
solus tulerat. (4) dictator coronam auream, libram pondo, ex publica 
pecunia populi iussu in Capitolio Iovi donum posuit. (5) omnes ante 
me auctores secutus, A. Cornelium Cossum tribunum militum secunda 
spolia opima Iovis Feretri templo intulisse exposui; (6) ceterum, prae-
terquam quod ea rite opima spolia habentur, quae dux duci detraxit nec 
ducem novimus nisi cuius auspicio bellum geritur, titulus ipse spoliis 
inscriptus illos meque arguit consulem ea Cossum cepisse. (7) hoc ego 
cum Augustum Caesarem, templorum omnium conditorem aut restitu-
torem, ingressum aedem Feretri Iouis quam vetustate dilapsam refecit, 
se ipsum in thorace linteo scriptum legisse audissem, prope sacrilegium 
ratus sum Cosso spoliorum suorum Caesarem, ipsius templi auctorem, 
subtrahere testem. (8) qui si ea in re sit error quod tam ueteres annales 
quodque magistratuum libri, quos linteos in aede repositos Monetae 
Macer Licinius citat identidem auctores, septimo post demum anno 
cum T. Quinctio Poeno A. Cornelium Cossum consulem habeant, 
existimatio communis omnibus est. 

Dictatorul, care izbutise să obțină biruința pe întreg frontul, a fost 
purtat în triumf la întoarcerea în Roma, în urma decretului dat 
de senat și cu încuviințarea poporului. Cea mai arătoasă prive-
liște a triumfului o oferea eroul Cossus, care purta trofeul regelui 
doborât de el în luptă. Ostașii armatei romane intonau cântece 
cu stiluri improvizate, în care îl proslăveau pe viteaz, punându-l 
pe aceeași treaptă cu Romulus însuși. Cu o nemaipomenită so-
lemnitate, trofeul lui Cossus a fost așezat în templul lui Jupiter 
Feretrius, alături de trofeul lui Romulus, care a fost cel dintâi care 
s-a chemat „Marele Trofeu”, singurul de asemenea fel pe acea 
vreme. Toate privirile cetățenilor se îndreptaseră spre acest erou, 
lăsând deoparte carul de triumf al dictatorului, Cossus fiind ținta 
și miezul serbării. Din porunca poporului, dictatorul a depus o 
coroană de aur în greutate de trei sute de grame, în cinstea lui 



127analiștii: titus liviu

Jupiter, în templul de pe Capitoliu, pe cheltuiala statului. În zu-
grăvirea isprăvii lui Aulus Cornelius Cossus, care a câștigat a doua 
mare izbândă din câte se cunosc până acum, închinând trofeul 
lui Jupiter Feretrius, eu am urmat întocmai povestirile analiștilor. 
Nu sunt însă de acord asupra unui amănunt, și anume că “Marele 
Trofeu” se socotește acela pe care căpetenia cea mai înaltă a unei 
armate îl ia de la un alt comandant aidoma lui, pe care l-a biruit 
în luptă, fiindcă numai cel care are conducerea întregului război, 
cu oblăduirea zeilor, știm că se numește comandantul suprem; or 
titlul și inscripțiile de pe acest trofeu sunt, pentru mine, o dovadă 
împotriva susținerii mele și a înaintașilor mei, care spun că acest 
trofeu a fost capturat de Cossus, în calitate de consul. Mie mi-a 
spus însuși Caesar Augustus, întemeietorul și reziditorul tuturor 
templelor romane, că el, când a vizitat odată templul lui Jupiter 
Feretrius, care se năruise de vremuri, după ce a dat poruncă să 
fie refăcut, a citit cu ochii săi ceea ce era scris pe pânza de in de 
pe platoșa care-i acoperea pieptul, și atunci m-am gândit că ar fi 
o netrebnicie din partea mea dacă aș voi să-i răpesc lui Cossus 
paternitatea trofeului său, văzut și pipăit de un martor atât de pre-
țios ca însuși Augustus, care a zidit din nou acest templu. Greșeala 
reiese din faptul că analele atât de vechi, condicile cu însemnările 
autorităților superioare ale statului, cât și cărțile pe pânza de in, 
depuse în templul zeiței Moneta și pe care le citează istoricul 
Licinius Macer, îl pomenesc pe Aulus Cornelius Cossus în funcția 
sa de consul o dată cu Titus Quintus Pennus, când se știe că acesta 
a fost în dregătorie cu șapte ani mai târziu, și de această greșeală 
își poate ușor da seama oricine. (trad. Paul Popescu)

Acesta este un capitol din perioada Republicii timpurii, plasat la 
trecerea între a doua și ultima treime a secolului al V-lea. Este vorba 
despre marele Aulus Cornelius Cossus, unul dintre eroii Republicii 
romane din secolul al V-lea, pentru care ne este foarte greu să deci-
dem care sunt elementele istorice, care sunt elementele legendare și 
în ce măsură diferite persoane, evenimente și fapte ale unor diverse 
persoane sunt amestecate într-o singură persoană pentru a crea un 
remarcabil membru al ginții Cornelia în secolul al V-lea. 

Ceea ce ilustrează acest exemplu este modul în care Livius 
abordează aici o problemă istorică specifică. Problema este că 
acest Cornelius Cossus este strâns asociat în tradiția romană cu 
mențiunea acestei spolia opima, literalmente „pradă grasă”, captu-
rarea armurii unui comandant inamic, care este apoi oferită ca dar 
votiv în cadrul unui ritual special într-un templu foarte vechi al 
lui Jupiter de pe Capitolin, templul lui Jupiter Feretrius. Montată 
pe un mic trunchi de copac, aceasta este adusă la acest templu în 
cadrul unei procesiuni. Ulterior, anumite reglementări sunt pro-



128 jörg rüpke

duse și proiectate retroactiv în trecutul roman: cine are voie să 
facă acest lucru, cui i se aduce sacrificiul, ce fel de animale trebuie 
sacrificate etc. Problema centrală care apare aici este că datarea 
informațiilor de pe aceste spolia opima este de așa natură încât, 
conform tradiției, Cossus nu era încă consul în această perioa-
dă. Acest lucru este explicat spre sfârșitul textului, și anume că 
principala ramură a tradiției presupune că acest Cossus nu a fost 
consul decât câțiva ani mai târziu, în al șaptelea an după aceea. 
Acest lucru înseamnă că el a îndeplinit acest ritual special când 
nu era încă consul, probabil ca decemvir, adică într-o funcție po-
litică ce nu corespunde unei cariere normale întâlnite în perioada 
ulterioară a Republicii. Livius se întreabă acum cum se poate în-
tâmpla acest lucru și dacă una dintre cele două date sau oricare 
dintre detalii ar putea fi greșite. Baza pe care o stabilește pentru 
rezolvarea acestei probleme este că are încredere în regulile antice 
de mai târziu: ritualul presupune ca un dux să dezarmeze armura 
unui alt dux după ce l-a învins într-un duel. Conform înțelegerii 
romane, un dux nu putea fi decât o persoană care avea auspiciile, 
adică autorizația rituală de a desfășura activitățile unui magistrat, 
iar în cazul lui Cossus acest lucru însemna că acesta trebuia să 
fi fost consul. Inițial, acest lucru face problema imposibil de re-
zolvat. Sursele documentare sugerează că el nu era încă consul. 
Cum abordează acum Livius această problemă? În primul rând, 
el subliniază că toate sursele dinaintea sa presupun că Cossus a 
făcut această dedicație în calitate de tribunus militum – ceea ce ar 
fi fost neconstituțional. Și spune că l-a auzit pe Augustus, care 
a restaurat în cele din urmă el însuși acest templu al lui Jupiter 
Feretrius după ce se prăbușise din cauza vechimii sale, spunând 
că a citit pe armură, sau mai degrabă pe armura de in atașată ar-
murii inamicului, că Cossus a făcut dedicația în calitate de consul. 
Pentru Livius, acest caz este acum închis. El consideră că ar fi un 
sacrilegiu să nu-l creadă pe cel care este desemnat ca al doilea 
fondator al acestui templu, Augustus, într-un astfel de punct în 
care pretinde investigarea obiectului.

Livius nu pune întrebarea pe care ne-o punem noi astăzi des-
pre ce era de fapt o astfel de armură de in. Este un vechi motiv lite-
rar analistic că, în anumite cazuri, unități speciale se îmbrăcau în 
armuri de in. Totuși, acest lucru nu a fost dovedit pentru romani. 
Acestea sunt primele incertitudini în ceea ce privește răspunsul 
la întrebarea cum a putut supraviețui un astfel de veșmânt de in 
timp de patru sute de ani în condițiile în care templul se prăbușise 
de mult. Livius nu își pune nicio astfel de întrebare. El „crede”, el 
își prezintă descoperirile, dar în mod evident nu are niciun fel de 
criteriu pentru a aborda această problemă și pentru a lua o decizie, 
pentru a cerceta tradiția, ci se bazează doar pe argumentul de au-



129analiștii: titus liviu

toritate conform căruia Augustus a văzut lucrurile astfel. Așadar, 
putem vedea aici – cu siguranță într-un exemplu deosebit de pro-
eminent – că Titus Livius procesează și se bazează pe sursele de 
dinaintea lui, făcând ocazional judecăți personale, dar că atunci 
când devine cu adevărat problematic și trebuie să invoce propriile 
criterii pentru a decide asupra unei tradiții divergente, el trece 
foarte repede la argumente bazate pe autoritate. Trebuie să ținem 
cont de faptul că, în multe alte cazuri, el a produs pur și simplu 
narațiunea sa conform principiului de a considera un scriitor pe 
care îl folosește a fi cel mai credibil (dintr-un oarecare motiv) și 
deci de a îl urma pe acesta în prezentarea sa. 

6.6.4. Psiholog
În pasajul de deschidere al lucrării sale, Titus Livius însuși explică 
motivația sa pentru a scrie istorie, iar termenii quae vita, qui mores 
sunt menționați într-un punct central, și anume în paragraful 9. Vita 
și mores sunt termeni foarte importanți pentru Livius, care nu sunt 
destinați să caracterizeze nucleul orientării sale valorice, ci orienta-
rea sa obiectuală, ceea ce dorește să extragă din materialul istoric.

Dacă încercăm să traducem acest lucru și să vedem această de-
clarație programatică de la început împreună cu ceea ce găsim de 
fapt în lucrare, atunci caracteristicile personale, fie prin digresiuni 
scurte, de tip biografic, fie printr-o caracterizare intensivă a per-
soanelor prin acțiune sau discursuri, joacă într-adevăr un rol foar-
te important. Situațiile individuale și apoi conflictuale cauzate de 
interacțiunea mai multor persoane și problemele care apar atunci 
când diferite personaje întră în conflict – acestea sunt momente 
importante în opera lui Livius, pe care le integrează în descrierea 
analistică cuprinzătoare, în spațiul larg pe care războaiele externe 
îl ocupă în opera sa. Dar ori de câte ori scenele individuale sunt 
extinse și ritmul narațiunii încetinește spre o descriere mai amplă 
a detaliilor, se poate găsi acest interes, pe care el îl descrie aici ca 
vita și mores, care se află, prin urmare, de fapt, în fundal.

Desigur – și acest lucru este de așteptat având în vedere sursele 
pe care Livius le găsește – aceste caracteristici istorice, această 
dimensiune istorică a psihologiei, sunt adesea anacronistice. 
Acestea sunt situații conflictuale de la sfârșitul Republicii, sfâr-
șitul secolului al II-lea sau chiar secolul I, care sunt proiectate în 
el. În plus, ceea ce exacerbează adesea anacronismul este faptul că 
Livius nu are experiență politică sau militară. 

Așa cum am menționat deja la început, Livius nu face parte din 
clasa conducătoare și, prin urmare, lucrurile care îl interesează, 
comportamentul oamenilor din clasa superioară, din rolurile care 
determină istoria politică, nu îi sunt accesibile printr-o experiență 
directă sau ca înțelegere a mecanismelor. Cu toate acestea, Livius 



130 jörg rüpke

are o intuiție uimitoare. Înțelegeri pe care le-am formula astăzi în 
domeniul psihologiei, al științelor sociale și economiei, dar care 
pot fi întotdeauna atribuite unor mecanisme psihologice de bază 
– așa funcționează oamenii.

Un exemplu este observarea și reflectarea creșterii prețurilor în 
situații de criză: atunci când situația politicii externe se înrăutățeș-
te, prețurile cresc, deși antichitatea și Livius nu cunosc nicio teorie a 
pieței care să înțeleagă prețurile ca fiind rezultatul cererii și ofertei; 
prețurile sunt mai degrabă ceva ce există în mod natural. Există un 
preț corect și, prin urmare, astfel de abateri de la prețurile normale 
sunt cu siguranță ceva pentru care nu există un model explicativ.

Apoi, există o altă observație care apare din nou și din nou, și 
anume acumularea de semne prevestitoare, de prodigii, de obser-
vații de tip omina în perioadele de criză. Și aceasta este o observa-
ție care nu este făcută de un critic al religiei, ci de un Livius care 
își încheie prefața cu invocarea zeilor și care, de asemenea, arată 
clar și în mod repetat că se simte în largul său în religia tradiți-
onală, în cultele tradiționale. Cu toate acestea, Livius analizează 
religia. Dintr-o perspectivă psihologică, el arată în mod repetat 
cum religia este supusă tentativelor de manipulare și cum poate fi 
folosită cu succes pentru a manipula soldații și civilii.

Și, în sfârșit, un punct care ar trebui și el încadrat la această 
rubrică a interesului psihologic, un punct care a fost deja menți-
onat la rubrica de caracterizare a lui Titus Livius ca istoric (6.6.3): 
experimentul mental în care consideră ce s-ar fi întâmplat dacă 
Alexandru ar fi atacat Roma și ce s-ar fi întâmplat cu expansiunea 
italiană a Romei. 

Ceea ce este interesant aici este nu atât compararea forțelor 
– cum erau înarmate armatele? Ce efective ar fi fost disponibile? 
– cât capacitatea și interesul lui Livius de a empatiza cu oamenii 
și cu situațiile de conflict. Acest lucru ne trimite înapoi spre do-
meniul stilului.

Pe de o parte, această dorință de a empatiza duce adesea la 
perspective uimitoare; pe de altă parte, ea duce în mod repetat la 
tendința lui Livius de a produce anacronisme și de a plasa în pe-
rioada timpurie evenimente și mecanisme care aparțin unei peri-
oade mult mai târzii – atât în ceea ce privește reacțiile indivizilor, 
cât și conflictele politice. Aceasta duce la o tranziție către istoria 
contemporană a lui Livius și la întrebarea referitoare la cum ar 
putea fi încadrat Titus Livius în perioada augustană.

6.6.5. Scriitor augustan
După cum putem vedea din scurta secțiune despre metoda istorio-
grafică, Titus Livius îl cunoștea personal pe Princeps, Caesar divi 
filius Augustus. A socializat cu acesta, chiar dacă nu știm în ce 



131analiștii: titus liviu

măsură. La urma urmei, este consemnat faptul că Augustus s-a re-
ferit la el, în glumă sau în serios, ca la un Pompeian, adică, într-un 
anumit sens, ca la un republican. Totuși, adoptarea unei astfel de 
poziții nu era ilegitimă atâta timp cât Augustus însuși înțelegea 
statul și constituția sa ca pe o res publica restituta, o republică resta-
bilită. Prin această perspectivă, el nu a instaurat un imperiu, ci a 
menținut fațada republicană prin această construcție a ‘principa-
tului’, un sistem politic centrat pe un princeps, care stabilea o pozi-
ție de putere supremă prin acumularea diverselor roluri, un rezul-
tat care de facto nu prea aveau legătură cu Republica. Remarca lui 
Augustus, chiar dacă se dorea a fi batjocoritoare, arată că Livius 
se afla la o anumită distanță față de Augustus. O distanță care, cu 
siguranță, este justificată și din punct de vedere social prin origi-
nea de clasă mijlocie a lui Livius și o distanță care este reflectată 
și din punct de vedere geografic prin faptul că Livius se întoarce 
de la Roma în orașul său natal Padua/Patavium într-un moment 
ulterior al vieții sale.

Această întoarcere – deși nu știm cu cât timp a fost înainte de 
moartea sa – poate fi cu greu separată de un termen folosit pentru 
a-l descrie pe Livius de către Asinius Pollio, un istoric aproape 
contemporan, care este citat ulterior de Quintilian: patavinitas a 
lui Livius. Quintilian se referă la această patavinitas, la această 
„padovanitate” a lui Livius, în legătură cu stilul lui Livius, la sfâr-
șitul secolului I spre începutul secolului al II-lea d.Hr. La ce se 
referă acest lucru – provincialisme sau alte lucruri similare – este 
neclar, dar este mult mai probabil ca Asinius Pollio să fi menționat 
această patavinitas mai mult ca o declarație politică, adică o orien-
tare specific italico-municipală a lui Livius, care nu corespunde 
evoluțiilor metropolitane, urbane romane. Acest lucru poate fi cu 
siguranță legat de un fenomen care poate fi observat și la multe 
alte figuri literare, și anume că acești oameni din municipalitățile 
italiene (nu în ultimul rând Horațiu este un exemplu foarte bun) 
sunt mult mai conservatori în orientarea lor valorică decât ro-
manii urbani, decât orășenii aflați la vârful dezvoltărilor politice, 
culturale și sociale. Această patavinitas ar fi atunci un element de 
distanțare, o atitudine conservatoare care critică într-o anumită 
măsură evoluțiile augustane.

Un alt aspect care nu poate fi supraestimat, dar pe care, în 
cele din urmă, nu îl putem evalua pe deplin din punct de vedere 
istoric, este publicarea postumă a cărților care tratează istoria 
augustană. Așa cum am menționat deja, nu știm dacă Livius a 
murit cu puțin timp înainte sau după Augustus. Și numai în al 
doilea caz, dacă Livius a murit în 17 d.Hr. conform lui Ieronim, 
ar fi cu adevărat revelator faptul că a așteptat până la moartea lui 
Augustus pentru a publica aceste cărți. Dacă Livius ar fi murit 



132 jörg rüpke

deja în 12 d.Hr., cu puțin timp înainte de Augustus, atunci s-ar 
putea spune că a vrut pur și simplu să finalizeze această perioadă 
și apoi să o publice în întregime și că moartea i-a luat stiloul din 
mână. În acest caz, nu s-ar putea afla prea multe din informația 
că publicarea a avut loc abia după moartea lui Augustus. Cu toate 
acestea, dacă a așteptat până la moartea lui Augustus, atunci acest 
lucru arată că el însuși se aștepta ca acesta din urmă să nu fie pe 
deplin de acord cu descrierea sa a perioadei augustane – fără a fi 
nevoie să presupune noi despre cea mai gravă reacție sau cea mai 
mare teamă din partea lui Livius.

Și în acest context ne putem referi la prefață, unde la paragra-
ful cu numărul 5 acesta abordează problema conform căreia scri-
itorii și istoricii care își descriu propria epocă riscă fie să devieze 
de la adevăr, adică să falsifice evenimentele pentru a face pe plac 
unei persoane puternice, fie cel puțin să fie ei înșiși atât de impli-
cați încât să scrie mult mai tendențios decât pot descrie preistoria 
mult mai îndepărtată. Dacă vrem să reconciliem aceste elemente 
negative, care exprimă distanțarea, cu popularitatea evident mare 
de care Livius se bucura deja în epoca augustană, precum și cu 
stima din partea Princepsului, evidentă în contactul său strâns cu 
omul de litere Livius, care altfel nu avea funcții politice, trebuie 
să subliniem situația foarte complexă pe care o reprezintă această 
perioadă augustană.

Aceasta a fost precedată de o lungă perioadă de războaie civile, 
războaie civile cu adevărat sângeroase, atât în sens militar, cât și 
în sensul persecuțiilor politice interne, cărora Cicero, de exem-
plu, le-a căzut victimă în 43 î.Hr. În contrast cu această perioadă, 
perioada augustană de după victoria de la Actium din 31 î.Hr., cu 
întoarcerea lui Augustus la Roma în 30/29 î.Hr., reprezintă cu ade-
vărat o epocă de aur pentru autorii pe care îi citim. Iar această 
perioadă este și perspectiva în care Livius își începe opera, când 
scrie prima carte în jurul anului 28 î.Hr. Pentru prima dată după 
mult timp, există perspectiva unei lungi perioade de pace. Acesta 
este aspectul pozitiv al acestei perioade augustane; un aspect care, 
în general, a persistat de-a lungul întregii perioade: niciun război 
civil, doar câte o persecuție izolată, un proces sau crimă politică 
izolate. Câteva războaie externe au avut loc la periferia imperiului 
dar, chiar dacă au avut rezultate negative, nu au avut repercusi-
uni majore pe plan intern. Această perioadă este considerată a fi 
aurea aetas, „epoca de aur”, în multe domenii – în literatură, în 
artele plastice, în arta reliefului – și este plasată în prim-planul 
propagandei pentru a confirma această impresie reală, pe de o 
parte, prin faptul că mulți oameni adoptă în mod evident această 
viziune, dar, pe de altă parte, și ca propagandă deliberată pentru 
legitimarea uzurpării funcțiilor politice de către Augustus.



133analiștii: titus liviu

Această viziune pozitivă a lucrurilor, pentru care există nume-
roase dovezi literare, este însoțită de procese care nu par să se 
potrivească cu imaginea epocii de aur, cu valorile sale reînnoite, 
cu noua pietas, cu reconstruirea templelor. Diferențierea socială 
care caracterizează istoria Republicii târzii – există oameni care 
devin din ce în ce mai bogați, are loc destrămarea vechilor sisteme 
de valori – continuă nestingherită și conduce, în diferite puncte, 
la contradicții cu ideologia epocii de aur, în special atunci când 
această ideologie ia forma unei legislații. Unul dintre aceste punc-
te de conflict se regăsește încă de timpuriu, în anul 18 î.Hr., când 
are loc încercarea de introducere a unei serii de legi matrimonia-
le, leges Iuliae ale lui Augustus, care erau menite să reglementeze 
sub formă juridică noile valori, coeziunea, dimensiunea familiei 
și comportamentul conjugal. Această încercare eșuează din cauza 
protestelor grupurilor de care depindea Augustus, care trebuiau să 
coopereze în Senat și magistrații. Acest lucru se întâmpla în mod 
repetat atunci când astfel de legi matrimoniale erau menite să sta-
bilească concepte morale care erau în mod constant subminate. 
Legile luxului constituiau o altă problemă.

Când Titus Livius a început să își scrie lucrarea în acest mediu, 
este deja clar în aceste începuturi: avem perspectiva unei lungi pe-
rioade de pace, dar există multe alte lucruri, în special în domeniul 
fundamental al valorilor, care nu mai funcționează. Găsim această 
idee formulată și în Praefatio a lui Livius, care nu descrie deloc o 
perspectivă pozitivă, ci mai degrabă înțelege propriul timp – acesta 
este sfârșitul paragrafului 9 – ca fiind unul (tempora) în care nu putem 
suporta nici viciile noastre, nici remediile pentru ele: nec vitia nostra 
nec remedia pati possumus este o formulă care a devenit aproape un 
cuvânt de uz casnic și care, într-o formă foarte concisă, dezvăluie 
tocmai această dihotomie. Pe de o parte, sunt identificate viciile. 
Este clar că există deficiențe în dezvoltarea morală a societății, care 
nu mai sunt pur și simplu deghizate în aspecte pozitive, așa cum se 
întâmpla parțial în Republica târzie; cu toate acestea, societatea nu 
este pregătită să se lase vindecată de aceste maladii morale.

Acest lucru este deosebit de dificil de acceptat pentru cineva 
cu un set de valori conservatoare, așa cum este caracteristic aces-
tei romanități municipale, italiene. Discrepanța dintre ideologie 
și un prezent interpretat ca parte a istoriei declinului a afectat în 
mod clar imaginea lui Livius despre perioada augustană – precum 
și imaginea altor autori. Acest lucru contribuie la complexitatea 
perioadei augustane. Unele evoluții care sunt vizibile mai mult 
subliminal în textul lui Titus Livius ar trebui menționate aici: de 
exemplu, faptul că elita conducătoare a fost în mare parte înlocuită 
și că nu vechile nume, nu vechile familii care erau celebrate în peri-
oada timpurie, sunt acum la putere, ci mulți nou-veniți și parveniți.



134 jörg rüpke

Și un ultim punct care este, de asemenea, de o importanță enor-
mă pentru receptarea operei lui Titus Livius: perioada augustană 
nu este o perioadă oarecare ce poartă numele unui conducător, așa 
cum avem ulterior perioada claudiană, tiberiană sau neroniană, ci 
această perioadă augustană este mai lungă de o jumătate de secol. 

Tânărul Cezar (și mai târziu Augustus) își face simțită prezența 
în anul 44 î.Hr. odată cu moartea lui Cezar, este triumvir la sfârșitul 
anului 43 î.Hr., după ce fusese deja consul, având astfel și o poziție 
juridică în fruntea statului, și moare abia în anul 14 d.Hr.: cel puțin 
în această perioadă restrânsă de cincizeci și șase de ani, el deter-
mină în mare măsură politica și este o perioadă în care se întâmplă 
enorm de multe. Dacă luăm în considerare o generație de douăzeci 
și cinci de ani, sau poate doar de douăzeci de ani – speranța medie 
de viață a unui roman era probabil în acest ordin de măsură – erau 
puțini cei care ar fi putut urmări parcursul lui Augustus de la înce-
put până la sfârșit. Livius scrie pentru aproape întreaga perioadă: 
el începe să scrie în jurul anului 30 î.Hr. și scrie timp de patruzeci, 
poate patruzeci și cinci de ani. Acest lucru înseamnă că, chiar dacă 
nu putem citi decât perioada de început a operei sale, este foarte 
probabil ca opera lui Livius să reflecte evoluția pe parcursul aces-
tei jumătăți de secol, consolidarea constituției augustane și, astfel, 
să transmită și o imagine foarte diferențiată a propriei sale epoci 
în aproape o sută cincizeci de cărți de istorie romană. O lucrare 
care oferă cititorilor și o ofertă de identificare în mod corespun-
zător diferențiată. La fel ca un poem al lui Horațiu, acest proces 
complex de acceptare a perioadei augustane nu putea fi creat în-
tr-un singur moment care apoi să fie surprins în mod clar. Dacă 
luăm opera lui Livius ca un întreg, atunci trebuie să postulăm că o 
abordare diferențiată a acestei perioade augustane intrinsec com-
plexe este de asemenea ancorată în ea.

Dacă în cele din urmă căutăm o confirmare a acestei idei, din 
moment ce nu o găsim în opera lui Livius care nu s-a păstrat în 
cazul ultimelor părți, atunci ar trebui să ne referim la o lucrare care 
este aproape contemporană cu faza finală a operei lui Livius. Este 
vorba de Libri fastorum de Ovidiu, aceste șase cărți de comentarii 
poetice calendaristice despre festivitățile romane, despre geneza 
sărbătorilor romane și legendele fondatoare corespunzătoare, în 
care se face referire în mod repetat la vechea Roma, la valorile 
Romei vechi. Prin urmare, vedem această tratare diferențiată a 
perioadei augustane printr-o abordare ludică a legendelor fon-
datoare, a propriului trecut canonizat, în care multe lucruri sunt 
lăsate deschise. Ovidiu își lasă personajele, umane sau divine, să 
spună că acest festival poate fi bazat pe un eveniment din timpul 
lui Romulus sau că este ceva ce a luat naștere după o bătălie din 
secolul al III-lea î.Hr: justificări multiple ale festivalurilor respec-



135analiștii: titus liviu

tive sunt caracteristice acestui poem. Totul este înzestrat cu figuri 
divine ca intercesori și martori, totul primește o înaltă autoritate. 
Conflictul este mutat la un nivel foarte înalt, iar imaginea care 
apare pentru cititor este o abordare ludică a valorilor fundamen-
tale ale epocii augustane, o afirmare a acestor valori pe perioade 
foarte lungi, o afirmare a principatului lui Augustus, dar, în același 
timp, și o abordare relaxată, ușoară, care lasă cu siguranță loc pen-
tru comentarii critice și pentru alternative la lectura oficială.

Această imagine nu poate fi transferată în opera lui Livius fără 
alte formalități – subiect complet diferit, gen complet diferit. Cu 
toate acestea, ea arată modul în care perspectiva contemporanilor 
asupra acestei perioade se poate schimba în cursul epocii augusta-
ne și cum se poate realiza acest lucru în literatură. Marele impact 
al lui Livius poate fi cu siguranță atribuit faptului că el transmite 
o imagine foarte diferențiată a propriului său timp în descrierea 
preistoriei și în niciun caz nu descrie preistoria, așa cum găsim în 
Eneida lui Vergiliu, de exemplu, ca pe un proces care duce direct 
la principatul augustan ca împlinire a timpului. Desigur, Eneida a 
avut și ea un mare impact și nu trebuie să uităm că nu este lipsită 
de ambivalență, dar acest tratament al perioadei augustane joacă 
un rol important pentru întrebarea pe care trebuie să ne-o punem, 
și anume de ce, dintre diferitele relatări ale aceleiași perioade, și 
anume ale istoriei republicane, relatarea lui Livius a fost cea care 
s-a impus atât de repede. Livius nu a rămas în istorie ca scriitor 
de propagandă al perioadei augustane și nici cărțile sale nu au 
fost arse de Tiberiu pe fondul faptului că a fost un critic acerb al 
Principatului. Am pierdut deja suficiente texte în acest fel.

Dacă încheiem cu problema adevărului istoric și cu măsura în 
care Livius se ghidează după acesta, putem răspunde pe două nive-
luri. Primul nivel este destul de simplu: Livius spune în Praefatio 
că perioada romană timpurie este o perioadă care este mai bine 
tratată de poeți decât de istorici. El simte acest lucru. 

El consideră că sarcina sa este să ofere cititorului adevărul is-
toric și nu doar să spună povești frumoase, chiar dacă începe cu 
fabule. În lectura însăși, nu se trasează nicio linie, niciun sfârșit 
al acestui timp al fabulei, astfel încât s-ar putea spune că până la 
un anumit punct Livius nu vrea să îl credem, ci pur și simplu să ni 
se pară frumos, iar dintr-un oarecare moment nesemnalat începe 
relatarea mai credibilă a trecutului. La acest nivel, Livius, ca orice 
alt scriitor și istoric antic, este cu siguranță dedicat adevărului. La 
al doilea nivel, trebuie să ne întrebăm, și Livius se va fi întrebat el 
însuși, ce este adevărul istoric. Răspunsul pe care Titus Livius îl dă 
este, pe de o parte, că istoria este interesantă pentru noi în măsura 
în care putem învăța ceva din ea. Pe de altă parte, un singur lucru 
rămâne: să urmăm cele mai bune autorități. 





7. Monografii istorice: Sallustius

Titus Livius îl urmează de fapt pe Sallustius. Deși sunt aproape 
contemporani, Sallustius a scris cu un deceniu înaintea lui Livius. 
Însă Livius sintetizează o tradiție de aproape o sută cincizeci de 
ani de istoriografie analistică, în care istoriografii căutau un public 
din ce în ce mai larg (dar tot roman) și se prezentau din ce în ce 
mai mult ca experți sobri în rolul lor de naratori, care erau mai in-
teresați de „cauza comună” decât de interese familiale. Sallustius 
se diferențiază de ambele: el se prezintă pe sine ca un narator care 
a devenit înțelept doar în urma răului (din tinerețe) și ca autor de 
texte care devin revelatoare doar prin propriile sale eforturi (și 
încredere în judecata morală a naratorului). Doar Tacitus va ră-
mâne la fel de ermetic. Dar, spre deosebire de Tacitus, operele lui 
Sallustius care au ajuns până la noi, cu gestul lor de a fi scrise 
de un observator critic (consolidat de o diatribă fictivă împotriva 
lui Cicero în epoca augustană și de atribuirea medievală a unor 
scrisori de teorie statală lui Cezar) au găsit o rezonanță enormă. 
Descoperirile de papirusuri din întreaga perioadă imperială și a 
peste cinci sute de manuscrise medievale începând cu secolul al 
V-lea stau mărturie în acest sens. 

7.1. Opera
Sallustius a scris trei lucrări istoriografice care ne interesează 
aici. Chiar și luate împreună, cele trei lucrări sunt departe de a 
acoperi ceea ce producția analistică a oferit deja (și ce Livius va 
oferi din nou).

7.1.1. Bellum Catilinae
Prima dintre aceste trei lucrări ale lui Sallustius este Bellum 
Catilinae, „Războiul Catilinei”, sau Bellum Catilinarium, conform 
unor manuscrise.

Aceasta nu este o biografie, ci mai degrabă un bellum în sensul 
exact, descrierea unui conflict sângeros, conspirația de la sfârșitul 
anului 63 î.Hr., care este precedată de o preistorie care introduce 
persoane individuale, dar care este în esență despre Catilina în-
suși. Apoi intră în scenă Sempronia și sfârșitul acestei conspirații 



138 jörg rüpke

cu înfrângerea militară a conspiratorilor în Italia. Aceasta a fost 
prima lucrare a lui Sallustius, scrisă cu siguranță după moartea lui 
Cezar, probabil în 42 î.Hr.

7.1.2. Bellum Iugurthinum
Următoarea lucrare a lui Sallustius este Bellum Iugurthinum, 
„Războiul lui Iugurtha”. Această lucrare a fost a doua scrisă la 
rând și a fost, de asemenea, transmisă a doua conform tradiției. 
De aceea, în manuscrise, ea este denumită uneori liber secundus sau 
liber alter, „a doua carte” a lui Sallustius. Lucrarea tratează eveni-
mente de la sfârșitul secolului al II-lea î.Hr., mai precis centrate în 
jurul anilor 111-105 î.Hr.

Inițial, a fost un conflict intra-african într-un regat nord-afri-
can. Cu toate acestea, Roma a fost atrasă rapid în acest conflict, 
deoarece aceasta exercita din ce în ce mai mult funcția unei pu-
teri protectoare în această zonă a Africii de Nord după încheierea 
celui de-al treilea război punic, înfrângerea militară a stăpânirii 
punice în această zonă – astfel încât romanii ajung autoritatea de 
apel pentru conflictele interne în succesiunea acestei case regale. 
Iugurtha este cel care preia inițiativa militară în acest conflict și 
care apoi, conform relatării lui Sallustius, reușește să își mențină 
sau chiar să își extindă poziția în primul rând prin mită, prin ma-
nipularea efectivă a unei clase conducătoare romane corupte, nu 
doar făcându-i pe romani să își piardă din prestigiu în sens moral 
și diplomatic, dar și provocându-le înfrângeri militare grele.

Cu toate acestea, nu conflictul militar este în centrul atenției 
lui Sallustius, chiar dacă descrierea acestor evenimente militare 
ocupă cel mai mult spațiu, ci perspectiva politică internă, corup-
ția clasei conducătoare romane, în special a vechii aristocrații, a 
vechii nobilimi, care conduce și la dezastre militare. Situația nu se 
poate schimba decât atunci când generalul popular Gaius Marius, 
care se ridicase de la origini umile, își asumă în sfârșit cauza și, în 
calitate de consul, într-unul dintre primele sale consulate – a avut 
mai multe succesive – rezolvă acest conflict militar cu ajutorul ca-
pacităților aparatului militar roman. Așadar, doar prin încredin-
țarea conducerii evenimentelor de partea romană în mâinile celor 
care au rămas curați și care nu sunt deschiși mitei lui Iugurtha, 
acest conflict poate fi rezolvat relativ rapid. În cele din urmă, acest 
popular Gaius Marius este susținut de Sylla, adversarul său de mai 
târziu. Aceasta este o ocazie pentru Sallustius de a include o scurtă 
schiță asupra caracterului lui Sylla.

Sallustius prezintă deschis această perspectivă la începutul 
relatării sale despre Războiul Iugurtin. Există mai întâi o prefa-
ță care cuprinde patru capitole, iar apoi la începutul celui de-al 
cincilea capitol, și deci la începutul relatării propriu-zise bellum: 



139monografii istorice: sallustius

scripturus sum, el spune că urmează să descrie un război quod po-
pulus Romanus cum Iugurtha rege Numidarum gessit, adică un război 
pe care poporul roman l-a purtat cu regele Iugurtha. Până în acest 
punct, totul este neproblematic și un simplu conflict de politică 
externă. El justifică apoi alegerea acestui subiect, care nu este ni-
cidecum unul dintre cele mai semnificative evenimente din istoria 
romană, atât din perspectivă ulterioară, cât și din perspectiva lui 
Sallustius: în primul rând quia magnum et atrox, „pentru că a fost 
un război mare și crud”, variaque victoria fuit, și cu rezultate dife-
rite. Au avut loc foarte multe eșecuri pentru romani, quia tunc pri-
mum superbiae nobilitatis obvia itum est mai ales pentru că aceasta a 
fost prima dată când această superbia, această „aroganță” a vechii 
nobilimi, a nobilimii stabilite, a fost contracarată cu succes. Ceea 
ce trebuie să vă amintiți sunt încercările fraților Gracchi care au 
precedat aceste evenimente, în 133 și 123 î.Hr., dar care s-au în-
cheiat fiecare într-o baie de sânge și printr-o suprimare a acestor 
încercări anti-aristocratice, împotriva optimaților. Aceasta este 
perspectiva politică internă care îl interesează pe Sallustius.

7.1.3. Historiae
Și, în sfârșit, cea de-a treia lucrare, „Istoriile”. Într-o anumită mă-
sură, acestea completează golul dintre „Războiul lui Iugurtha” și 
„Războiul lui Catilina”. Cu toate acestea, ele nu fac decât să con-
tinue „Istoriile” lui Sisenna, care era un istoric care scria în jurul 
epocii lui Sylla. Sallustius însuși își începe lucrarea prin nararea 
evenimentelor care au loc în anul 78 î.Hr. Cornelius Sisenna a scris 
o istorie contemporană despre perioada lui Sylla, și anume anii 
optzeci î.Hr. Sallustius deci îi urmează acestei lucrări în termeni 
cronologici. El nu are nicio intenție de a încorpora cele două bella 
într-o relatare coerentă a istoriei romane. Deși continuă o lucrare 
istorică și scrie acum și o istorie continuă, el acoperă doar câțiva 
ani. Lucrarea ajunge până în anul 67 î.Hr. și este neterminată, ceea 
ce se datorează probabil morții lui Sallustius, dar această scurtă 
perioadă este totuși prezentată foarte, foarte pe larg. Sallustius 
dorește o tratare foarte concentrată, mai degrabă monografică, a 
unei mici părți a istoriei romane; el nu dorește în niciun caz să 
descrie o arie mare geografică, o perioadă lungă de timp, într-o 
manieră analistică.

Cele două „Războaie” au fost păstrate în întregime, în timp ce 
din „Istorii” avem doar fragmente. Pe de o parte, există aproxima-
tiv 500 de fragmente dintr-o gamă largă de citate diferite, care cu 
siguranță fac posibilă reconstituirea operei. Pe de altă parte, există 
un fragment ca tradiție directă care a extras patru discursuri și 
două scrisori din „Istorii”. Persoana care a copiat integral patru 
discursuri și două scrisori nu a făcut acest lucru pentru a extrage 



140 jörg rüpke

documente pe care a vrut apoi să le folosească el însuși, ci, în stilul 
antichității, aceste scrisori și discursuri sunt invenții ale autoru-
lui, ale lui Sallustius, care a pus aceste discursuri și scrisori în dia-
logurile, în stilourile actorilor, și sunt extrase ca modele stilistice.

În mod similar, un roman de rang înalt din timpul împăratului 
Domițian, la sfârșitul secolului I d.Hr., a fost condamnat la moarte 
pentru că deținea o hartă a lumii și fragmente extrase din Titus 
Livius. Fragmentele extrase din Livius nu au fost motivul condam-
nării pentru că Livius era considerat un scriitor democrat, iar ast-
fel extrasele erau catalogate drept texte revoluționare. Dimpotrivă, 
extrasele pe care acest om le purta cu el erau discursuri ale regilor 
și ale liderilor militari, ceea ce a fost interpretat în mod evident a 
însemna că proprietarul se pregătea pentru un astfel de rol și că 
tocmai de aceea purta mereu cu el astfel de modele de discursuri. 
Acest lucru arată că astfel de fragmente de discursuri aveau mai 
degrabă o funcție retorică decât istoriografică și, prin urmare, o 
utilizare cotidiană corespunzătoare.

7.1.4. Poziția istoriografică al lui Sallustius
Când auziți numele lui Sallustius, probabil știți că a fost unul din-
tre marii istorici romani – cu siguranță la egalitate cu Livius în 
ceea ce privește faima. Acest lucru nu pare surprinzător, deoarece 
o serie întreagă de mari scriitori într-o mare varietate de genuri 
au venit din Republica târzie, tranziția către perioada augustană 
și epoca latinei clasice. Dar perspectiva modernă conform căreia 
în această perioadă nu au existat doar mari filosofi și mari oratori, 
precum Cicero și Cezar, ci și mari istorici precum Sallustius și 
Livius – aceasta este o perspectivă pe care un roman contempo-
ran perioadei nu ar fi putut-o împărtăși niciodată. Istoriografia 
lui Sallustius reprezintă atât o ruptură completă cu istoriografia 
romană anterioară în ceea ce privește perspectiva, cât și, dacă ex-
tindem puțin perspectiva și judecăm acum de la sfârșitul perioadei 
augustane, o ruptură clară cu tradiția continuă, așa cum se poate 
vedea în Livius.

Livius și Sallustius nu sunt doar doi reprezentanți ai istoriogra-
fiei, ei sunt alternative radicale. Sallustius nu scrie o istorie con-
tinuă, el scrie mai multe monografii istorice. Livius scrie într-un 
stil ușor de citit, detaliat, cursiv, așa cum cerea retorica epocii sale. 
Sallustius scrie într-un stil scurt, arhaic și uneori enigmatic. El 
nu este ușor de citit. Livius, cu toată detașarea sa față de perioada 
augustană, cu toate elementele istoriei decăderii care au jucat în-
totdeauna un rol pentru el, dar și pentru mulți alți istorici antici, 
în ciuda tuturor acestor lucruri, nu scrie o istorie a catastrofei, ci o 
istorie complet deschisă, la sfârșitul căreia nu există nici căderea 
Romei, nici epoca de aur, ci un timp în care istoria continuă.



141monografii istorice: sallustius

În schimb, Sallustius scrie o istorie radical pesimistă, care 
nu este o istorie liniară a decăderii care duce la prezent, ci totuși 
o istorie pentru care este capabil să ofere exemple din trecutul 
apropiat pentru a arăta cum conflictele care prevalează în acest 
moment sunt grave, pot duce la catastrofe și că nu se întrevede 
nicio soluție pentru rezolvarea acestor conflicte politice și sociale. 
Toate lucrurile pe care i le considerăm caracteristice lui Sallustius 
și prin care l-am caracteriza în comparație cu alți istorici nu sunt 
caracteristici naturale despre care un cititor contemporan ar 
putea spune că îl reprezintă propriu-zis pe Sallustius, ci sunt de 
fapt rupturi cu tradiția care l-a precedat. De ce scrie Sallustius 
atât de diferit de modul în care s-a scris istoria înainte de el și de 
modul în care Titus Livius va scrie istoria după el? Pentru a găsi 
un răspuns clar, sau cel puțin răspunsuri posibile pentru această 
problemă, trebuie mai întâi să încercăm să obținem o perspectivă 
contemporană asupra acestui Sallustius și să ne întrebăm cum își 
vede Sallustius propriul său prezent, astfel încât să avem un prim 
răspuns cu privire la modul în care acesta poate justifica pentru 
sine alegerea unor moduri de reprezentare și opțiuni atât de devi-
ante, atât de „nenaturale”.

7.2. Biografie
Situația surselor pentru Sallustius este inițial similară cu cea a lui 
Livius. În cazul său, cea mai importantă dovadă a fost cronica lui 
Ieronim, în care listele de evenimente includ și persoane din viața 
culturală, figuri literare. În această cronică a lui Ieronim, o dată a 
nașterii și o dată a morții sunt înregistrate pentru Sallustius: anii 
87 și 36 î.Hr. Conform altor cronici din antichitatea târzie, anul 
nașterii nu este 87, ci 86, și se poate presupune că 87 al lui Ieronim 
este pur și simplu o eroare de scriere.

Dacă aceste date sunt corecte, acest lucru îi conferă lui 
Sallustius o viață de cincizeci de ani, reprezentând din nou un 
număr ce trebuie privit cu suspiciune. Livius a trăit până la vârsta 
de șaptezeci și cinci de ani: un alt număr frumos rotund. Putem fi 
destul de siguri cu privire la data morții, deoarece este menționată 
și ca o dată relativă, cu patru ani înainte de bătălia de la Actium. 
Această dată a morții trebuie să fi fost conectată la o indicație a 
duratei de viață a lui Sallustius, de aproximativ cincizeci de ani, 
iar data nașterii a fost apoi calculată pe baza acesteia în biografi-
ile târzii. Aceasta era o procedură obișnuită pentru determinarea 
datelor de naștere și de deces în anticele vitae. În cazul în care 
nu există sincronisme credibile pentru data nașterii, data naște-
rii trebuie de obicei să primească un mare semn de întrebare. În 
cazul în care există un astfel de sincronism, trebuie totuși să vă 
gândiți ce sens ar putea avea ca persoana să se fi născut în acest 



142 jörg rüpke

anumit moment. Dacă nu are niciun sens, informația este probabil 
corectă; dacă „are sens”, această informație trebuie, de asemenea, 
tratată cu precauție.

Datele disponibile pentru nașterea și moartea lui Sallustius 
trebuie, de asemenea, folosite cu precauție. Se spune că Sallustius 
a murit în data de 13 mai în anul 36 î.Hr. Această dată de 13 mai 
nu are niciun sens anume și, prin urmare, nu este suspectă. Data 
nașterii este 1 octombrie. Data de 1 octombrie nici ea nu este o zi 
asociată cu nimic special și, prin urmare, este, de asemenea, neîn-
doielnică. Dacă ne uităm la biografiile altor personalități literare, 
ne vom da seama că, în epoca romană, un număr uimitor de oameni 
se nășteau pe data de 1 a fiecărei luni. Dat fiind că datele de naștere 
nu puteau fi influențate ca în zilele noastre, este de bănuit că aceste 
date de naștere reprezintă, de asemenea, constructe secundare. De 
obicei, romanii nu sărbătoreau zilele de naștere în ziua în care ar fi 
trebuit să fie sărbătorite din punct de vedere al datelor. Se obișnuia 
să se sărbătorească astfel de zile de naștere în prima zi a lunii, la 
calende, iar uneori și la ide, adică pe 13 sau 15 ale lunii.

Un ultim aspect, care trebuie luat în considerare și în infor-
mațiile privind circumstanțele vieții și ale morții și care prezintă 
un interes mai degrabă metodologic decât unul biografic speci-
fic: Ieronim afirmă că Sallustius s-a născut în Sabinis Amiterni, 
adică în Ținutul Sabinilor. Acest lucru este cu siguranță corect ca 
indicație a originii. Sallustius provine de acolo. Nu este clar din 
această informație dacă el s-a născut într-adevăr acolo sau în altă 
parte în Italia sau chiar la Roma. Dacă se vorbește despre originea 
municipală, italică, a lui Sallustius, atunci aceasta este o descen-
dență socială. Nu este o declarație documentară cu privire la locul 
său de naștere.

Avem mult mai multe mărturii biografice despre Sallustius 
decât despre Titus Livius. Pe de o parte, acestea sunt mărturii ale 
unor persoane interesate de istoria literară, cum ar fi Seneca cel 
Bătrân, retoricianul, Seneca cel Tânăr, filozoful, Quintilian, pro-
fesorul de retorică, Gellius, anticarul care era interesat de toate 
domeniile la mijlocul secolului al II-lea, Suetonius, care a scris 
biografii literare. Astfel de autori îl menționează pe Sallustius, dar 
în astfel de texte se poate găsi ceva și despre Livius. Diferența cru-
cială este că Sallustius a fost tratat și ca un actor istoric în lucrări 
istoriografice deoarece acesta a fost membru al clasei politice con-
ducătoare din Roma și Italia romană. Este posibil ca Sallustius să 
fi fost un chestor. Totuși, această informație provine dintr-o sursă 
nesigură, o invectivă mult mai târzie. O dată sigură din punct de 
vedere politic, care are consecințe și pentru perioada ulterioară, 
este tribunatul poporului din anul 52 î.Hr. Anul 52 î.Hr. a fost un 
an important pentru istoria Republicii târzii, ca să nu spunem a 



143monografii istorice: sallustius

unei Republici în declin. A fost anul în care nu au existat consuli 
pentru o lungă perioadă de timp, deoarece nu au fost organizate 
alegeri adecvate pentru consulat. De fiecare dată când cineva era 
ales, acesta ajungea la procese în care era acuzat de luare de mită. 
În cele din urmă, Pompei a devenit consul sine collega, adică un 
dictator în formă constituțională. Este anul în care Clodius, un im-
portant colaborator al lui Pompei, este ucis de Milo sau de bandele 
lui Titus Annius Milo, un alt candidat la consulat, care este foarte 
strâns legat de actorii optimați, de orientare senatorial-aristocra-
tică. Ne aflăm într-un moment în care crima este la ordinea zilei 
ca mijloc de conflict politic și nimeni nu se ferește de astfel de lu-
cruri. Perspectiva extinderii acestor conflicte politice sângeroase 
și violente se află pe ordinea de zi. Acest lucru este împiedicat de 
măsurile decisive luate de Senat în jurul lui Pompei, însă situația 
este extrem de tensionată.

În această situație, Sallustius este unul dintre tribunii popo-
rului care se distinge foarte clar împotriva lui Milo și împotriva 
partidului aristocratic al optimaților. Acest lucru este cu sigu-
ranță relatat în Asconius, un erudit din secolul I d.Hr., care a 
scris un comentariu istoric asupra discursului de apărare al lui 
Cicero Pro Milone, pentru acest Milo, acest criminal sau insti-
gator. Acest comentariu este adesea o sursă excelentă pentru 
această perioadă. Nu știm ce s-a mai întâmplat cu Sallustius în 
acest an. Știm însă că, în urma acestei expuneri politice din 52, 
Sallustius a fost expulzat din Senat în 50 de către un cenzor cu 
orientare aristocratică. El își câștigase automat acest loc în Senat 
devenind tribun al poporului. Și aceasta este prima întrerupere 
importantă a carierei politice din biografia lui Sallustius, care 
va fi urmată de o alta. Știm că a acționat împotriva aristocra-
ților și împotriva senatorilor cu orientare aristocratică și că a 
fost expulzat din Senat drept pedeapsă pentru acest lucru într-un 
moment favorabil din punct de vedere politic, iar perspectivele 
politice ulterioare au fost spulberate în acel moment. Aceasta 
este situația în care îl găsim pe Sallustius în anul 50 î.Hr. și nu 
este o surpriză să îl găsim de partea lui Cezar un an mai târziu. 
Acest lucru nu spune nimic despre relația sa anterioară cu Cezar.

Această primă pauză din carieră sau întrerupere în activita-
tea politică nu a durat mult. Războiul civil deschis dintre Cezar 
și Pompei a început la începutul anului 49, iar Sallustius a preluat 
o comandă militară în Iliria de partea lui Cezar în 49. Această co-
mandă militară este – aproape am fi tentați să spunem: încă o dată 
– fără succes. Un naufragiu minor al lui Sallustius este de aseme-
nea raportat. Nu știm ce s-a întâmplat în perioada următoare, dar 
vedem că este praetor designatus în 47 și, ca atare, comandă din nou 
trupe, de data aceasta în pregătirea campaniei africane a lui Cezar.



144 jörg rüpke

Seria eșecurilor lui Sallustius continuă aici. El este aproape 
ucis în timpul unei revolte a trupelor din Italia, dar nici măcar 
acest eșec nu are consecințe de durată. Sallustius se află în Africa 
în anii 47/46 î.Hr. El este menționat de mai multe ori în Bellum 
Africanum, ceea ce a condus la ipoteza conform căreia Sallustius ar 
fi fost autorul acestuia. Cu toate acestea, această ipoteză nu poate 
fi susținută în niciun fel; constatările stilistice și cele legate de 
conținut vorbesc clar împotriva ei. Sallustius pare să fi fost folosit 
mai mult ca logistician în această campanie decât ca lider de trupe 
în luptă. Ulterior, îl găsim ca guvernator proconsular al provinciei 
Africa sau al noii părți provinciale Africa Nova; el a deținut aceas-
tă funcție până la sfârșitul anului 45.

Trebuie remarcat aici faptul că, în conformitate cu tot ceea ce 
știm despre cariera lui Sallustius, inclusiv despre numeroasele sale 
eșecuri militare și operațiuni militare nefericite, Cezar nu era obli-
gat în niciun fel să îi asigure beneficii lui Sallustius ca prieten de 
partid loial și de lungă durată. Chiar și în acest caz, o guvernare 
provincială a unei provincii atât de importante precum Africa nu ar 
fi reprezentat funcția potrivită de a fi acordată cuiva de abilitățile 
sale. Este evident că Cezar a apreciat cel puțin abilitățile adminis-
trative ale lui Sallustius, altfel nu ar fi luat această decizie. Nu ar 
trebui să fim derutați de aceste eșecuri militare. Sallustius pare să 
fi fost un politician capabil și un administrator capabil, un admi-
nistrator chiar la un nivel foarte înalt. Capacitățile sale organiza-
torice au fost probabil demonstrate și de faptul că, în buna tradiție 
a administrației provinciale republicane, a reușit în plan personal 
să își mențină economiile neatinse în timpul guvernării sale de un 
an și jumătate sau doi ani, în așa măsură încât a putut cumpăra 
giganticele horti Sallustiani, vastele grădini din Roma, chiar dacă 
mobilierul fabulos datează doar din vremea urmașilor săi.

Nu există surse care să ne spună dacă această utilizare a veni-
turilor în provincie a avut într-adevăr loc și dacă această legătură 
temporală există. Singurul lucru pe care îl știm este că Sallustius a 
fost acuzat de repetundis, adică „pentru bani de restituit”, în urma 
acestei guvernări. Această acuzație nu este cu nimic neobișnuită, 
iar guvernatorii probabil că aveau dreptate să o înfrunte. Spre deo-
sebire de multe altele, procesul nu s-a încheiat fericit. Nu a existat 
nicio condamnare, dar Sallustius nu a mai fost luat în considerare 
pentru nicio funcție publică și, dacă luăm în considerare faptul că 
Cezar a distribuit consulate și diverse funcții timp de aproape un 
deceniu la începutul anului 44, adică după sfârșitul guvernării lui 
Sallustius, când acesta era din nou disponibil în urma campaniilor 
planificate în Orient, această constatare negativă poate fi văzută și 
ca o judecată negativă asupra lui Sallustius. Cu alte cuvinte, după 
acest proces sau cu această acuzație de deturnare de fonduri sau 



145monografii istorice: sallustius

extorcare a provinciei, cariera lui Sallustius era definitiv încheiată, 
iar acest sfârșit – acest lucru este important – a fost determinat de 
Cezar. Chiar dacă Cezar ar mai fi trăit, circumstanțele sugerează 
că Sallustius nu ar mai fi deținut totuși funcții.

Când Sallustius s-a apucat de scris după anul 44, nu a făcut-o 
pentru că Cezar fusese asasinat și pentru că protecția sa expirase 
astfel, ci pentru că, odată cu sfârșitul guvernării sale în Africa, cari-
era sa politică se încheiase. Aceasta este a doua întrerupere a carie-
rei din cadrul acestui cursus honourum, dar și ultima. Și aceasta este 
exact situația biografică în care își începe scrierea istoriografică.

Vedem, de asemenea, că Sallustius subliniază în mod repetat 
această temă a activității politice versus istoriografie în diferitele 
praefationes sau proemia, introducerile lucrărilor sale care conduc 
direct la acestea. El face deja acest lucru în Bellum Catilinae. O 
face în mod și mai detaliat în introducerea la Bellum Iugurthinum. 
Potrivit acestuia, istoriografia este din punct de vedere biografic 
– și apoi idealizată într-o maximă a vieții – un substitut pentru 
politică, pentru activitatea politică. Scrierea despre politică este 
un substitut pentru politică, iar ținând cont de situația biografi-
că, precum și de formulările acestor introduceri, este un substitut 
slab sau cel puțin nu unul complet.

Această atitudine a lui Sallustius, această judecată a propriei 
sale opere, nu este o evaluare individuală, nu este o evaluare a psi-
hicului individual al lui Sallustius, ci corespunde în mare măsură 
înțelegerii activității literare și academice a timpului său. Gândiți-
vă la Cicero: opera sa uriașă constă în primul rând în discursuri 
și scrisori; acestea sunt mărturii ale activității politice și juridice. 
Apoi, există o serie întreagă de lucrări filosofice, dar dacă vă uitați 
la momentul în care au fost scrise, veți descoperi și în biografia lui 
Cicero că acesta s-a îndreptat către filosofie în momentul în care 
nu a putut fi activ din punct de vedere politic. El nu spune acest 
lucru la fel de clar ca Sallustius, dar judecata este aceeași. Pe de 
o parte activitatea politică, negotia, iar pe de altă parte un otium 
forțat; și numai în această absență forțată de la viața politică apar 
activitățile literare majore.

Acesta este titlul sub care trebuie privită întreaga operă a lui 
Sallustius. Cu toate acestea, Sallustius nu scrie doar din această 
situație de criză personală, ci și într-o situație de criză socială. 
În 44/43 î.Hr. și în anii care au urmat, el observă un declin masiv 
al valorilor în cadrul societății romane. Acest lucru are loc din 
perspectiva particulară a unui cetățean roman provincial, o per-
soană care avea o imagine idealizată a acestei societăți romane, 
a rolului și etosului diferitelor domenii. Cu cât aceste așteptări 
erau mai puternice, mai înalte și mai idealizate, cu atât mai mare 
era contrastul cu ceea ce trebuia să observe în realitate în mediul 



146 jörg rüpke

său apropiat. Crizei personale i se adaugă o criză socială, care este 
intensificată și mai mult de propria sa percepție. Dar lucrurile nu 
se opresc aici: atunci când Sallustius începe să scrie, exista un răz-
boi civil de facto, cu conflicte militare și persecuții sângeroase în 
interiorul țării, cuvântul-cheie fiind proscripțiile. În această situ-
ație, în anul 44, în această combinație de criză personală, socială și 
politică, este plauzibil să nu existe nicio cale de ieșire recunoscută 
pentru Sallustius. În această situație, nu exista nici previziunea 
personală a unei îmbunătățiri clare din perspectiva activității po-
litice, nici un semn de schimbare a crizei sociale, a crizei sistemu-
lui de valori, nici nu se întrevedea sfârșitul războaielor civile.

Deși sunt doar aproximativ zece ani care separă începutul 
activității literare a lui Sallustius, dacă îl raportăm la 44/43, de 
începutul activității literare a lui Titus Livius, dacă luăm în con-
siderare o primă publicare în jurul anului 28, deceniul a schim-
bat în mod decisiv perspectivele. Începutul ultimei faze intense 
a războiului civil roman, pe de o parte, fără perspective clare în 
anii 44/43, și sfârșitul acestei faze, victoria de la Actium, moartea 
lui Antoniu în 31/30 și instaurarea fermă a autocrației augusta-
ne la sfârșitul anilor 30, reprezintă cele două situații diferite din 
care trebuie privite aceste perspective diferite ale lui Sallustius 
și Livius. Livius nu este un optimist incorigibil sau nu a ajuns la 
un astfel de optimism. El are, de asemenea, o viziune diferențiată 
asupra situației, dar este o perspectivă care întrevede speranța, 
în timp ce Sallustius pictează un tablou foarte sumbru, foarte 
pesimist, care străbate întreaga sa operă scrisă. Această situație, 
această perspectivă, se reflectă acum în structura și realizarea 
operei lui Sallustius pe mai multe niveluri.

7.3. Alegerea subiectului
Punctul de plecare pentru Sallustius, care nu scrie despre prezen-
tul său imediat, despre conflictul Cezar-Pompei sau despre asasi-
narea lui Cezar, este că dezvoltarea istorică a statului roman pre-
zintă o problemă. El își pune următoarea întrebare de la începutul 
lucrării sale: cum s-a ajuns la această situație – în ciuda măreției 
organizării statale romane, în ciuda succeselor sale incontestabile, 
în ciuda oamenilor măreți pe care i-a avut? Acestea sunt perspec-
tivele cu care a crescut, imaginea istoriei care îi este oferită unui 
roman. Aceasta este contradicția care trebuie explicată: faptul că, 
în ciuda acestor numeroase elemente pozitive, societatea a ajuns în 
punctul în care el, Sallustius, se află acum. Sallustius nu vrea doar 
să descrie evoluțiile, el vrea să investigheze cauzele. Cercetarea 
cauzelor care nu trebuie înțeleasă în sensul strict al cauzalității 
istorice (deși cauzalitatea istorică în sine este un concept proble-
matic). Tacitus se va ocupa din nou de această problemă.



147monografii istorice: sallustius

Cu toate acestea, nu întrebarea referitoare la evoluția unui 
eveniment în altul, ci întrebarea de antropologie istorică orientată 
spre valori este cea care trebuie adusă în prim plan: cum se schim-
bă oamenii de-a lungul istoriei, astfel încât să acționeze diferit față 
de cum au făcut-o în trecut? Faptul că punctul de plecare al lui 
Sallustius nu este un eveniment specific, ci o întrebare sistematică 
este menționat într-o mică notă care a fost transmisă în Suetonius, 
De grammaticis 10: Lucius Ateius Philologus, un profesor de grama-
tică din perioada Republicii târzii, a compilat o prezentare istorică, 
un brevarium de istorie romană, pentru Sallustius. Acest brevarium 
cu siguranță nu era destinat să servească drept preludiu al unei 
lucrări de istorie contemporană, întrucât nu vedem nicio urmă a 
unei astfel de încorporări. Mai degrabă, a fost conceput pentru ca 
Sallustius să parcurgă el însuși istoria și să vadă în ce puncte proce-
sele care îl interesau puteau fi cristalizate și descrise mai detaliat.

Sallustius alege câteva episoade din această istorie romană 
care nu sunt deloc evidente: conspirația lui Catilina, o conspirație 
eșuată, un episod scurt, chiar și pentru noi, dacă nu ar fi existat 
lucrarea sa și dacă Cicero nu ar fi fost consul în acel an și nu ar fi 
redat acest eveniment printr-un mic corpus de discursuri. Apoi, 
războiul cu Iugurtha, un victorios război de expansiune la scară 
medie dacă este privit dintr-o perspectivă mai lungă, și care, la fel 
ca nenumărate alte războaie de expansiune, a fost dus la bun sfârșit 
după multe eșecuri. Astfel, Sallustius selectează și justifică aceas-
tă selecție prin amploarea evenimentelor, de exemplu în Bellum 
Iugurthinum 5,1: după introducerea generală asupra modului de 
viață și asupra activității politice versus istoriografie, la începutul 
capitolului al cincilea, unde începe cu relatarea propriu-zisă, el 
afirmă că războiul a fost mare și crud și de succes variat. Aceasta 
este o justificare care nu este cu totul greșită, dar care nu ar dis-
tinge în niciun fel acest război de altele. Putem deci afirma că 
doar ceea ce vine în al doilea rând este esențial pentru Sallustius 
și anume că pentru prima oară, aroganța nobilimii a întâmpinat 
o rezistență copleșitoare. Ceea ce prezintă interes este conflictul 
politic intern. Pasajul citat mai sus arată că tocmai această între-
bare sistematică a proceselor care au loc mai ales în sfera politică 
internă determină alegerea materialului de către Sallustius.

Partea interesantă a acestui bellum externum, a acestui „război 
extern”, este că Sallustius descrie și comportamentul războinic și 
succesele războinice ale părții adverse, ale non-romanilor, ca o 
funcție a politicii interne romane, în special ca o funcție a compor-
tamentului senatorilor romani, a nobilimii romane. Corupția este 
subiectul central pentru el: faptul că succesele non-romanilor, care 
sunt nefondate sau inutile având în vedere posibilitățile militare ale 
romanilor, au totuși loc se datorează în primul rând corupției tota-



148 jörg rüpke

le a clasei conducătoare romane, a nobilimii patriciano-plebeiană, 
care este denumită ulterior facțiunea senatorială. Situația războ-
iului cu Iugurtha este aceea că, în fața eșecurilor militare repetate 
cauzate de corupția clasei superioare romane, aceasta din urmă în-
cheie în mod pripit o pace și nu asigură suficiente resurse militare. 
Tocmai în această situație apare Marius, acest general din ordinul 
plebeilor, care devine apoi figura principală a partidului opozant al 
plebeilor în special, și care produce răsturnarea de situație. Marius 
reprezintă figura marelui salvator care pur și simplu acționează. 
Sallustius are o viziune diferențiată, dar acesta este punctul care îl 
interesează în legătură cu acest război cu Iugurtha: faptul că aici, 
pentru prima dată, se opune o rezistență efectivă nepotismului 
senatorial. Rezistență în interior, care este apoi răsplătită imediat 
printr-un succes militar rapid în exterior.

Marius este caracterizat în linii mari într-un capitol separat 
(capitolul 85), nu în mod direct, ci indirect, printr-un lung discurs 
pe care el însuși îl ține; un discurs în care motivul homo novus este 
central, omul nou care nu are o linie glorioasă de strămoși, dar 
care poate demonstra succese și expertiză militară. Un om care 
spune despre el însuși că nu poate produce nicio imagines, adică 
nicio amintire familială de anvergură, nu are strămoși care să fi 
fost consuli, dar vrea să înlocuiască aceste imagines prin propriile 
sale răni, cu onorurile sale militare, cu triumfurile sale. Un om 
care spune că este ridiculizat de ceilalți pentru că nu știe grea-
că, dar care este mândru de acest lucru, un om care spune că nu 
are studii și nu își permite un bucătar scump. Dacă ne gândim la 
Apicius, acestea sunt într-adevăr elemente centrale ale autodefi-
nirii și ale competiției pentru prestigiu în cadrul acestei clase su-
perioare. Cu privire la toate aceste puncte, Marius spune deschis: 
nu posed toate acestea, dar ceea ce pot demonstra sunt abilități 
militare adecvate. Acest exemplu este prezentat chiar în cadrul 
Războiului Iugurthin.

Sallustius profită de ocazie pentru a-l prezenta pe marele ad-
versar al lui Marius, Sylla, zece capitole mai târziu (capitolul 95). 
Prezentat aici ca însoțitor și ajutor al lui Marius, el este deja clar 
caracterizat ca omolog al lui Marius într-un capitol întreg, deși 
ceva mai scurt. Vechiul aristocrat, membru al familiei Cornelia, 
un om foarte educat, nu este descris în alb și negru în această si-
tuație. Faptul că el acționează împreună cu Marius este pozitiv 
în sensul acestei evoluții. Și totuși, el este în mod recognoscibil 
o figură adversă. Astfel se conturează perechea care va contesta 
apoi, unul sau două decenii mai târziu, politica internă romană 
până la războiul civil.

Pentru a rezuma încă o dată Bellum Iugurthinum: în ciuda per-
spectivei menționate mai sus asupra celor doi protagoniști ai peri-



149monografii istorice: sallustius

oadei ulterioare, Sallustius nu scrie niciun început, nicio introdu-
cere a istoriei perioadei conflictului Marius-Sylla și a războaielor 
civile, ci rămâne concentrat asupra acestui Bellum Iugurthinum 
care nu ar merita atât de mult interes în sine, ci prin faptul că el 
consideră situația politică internă și escaladarea acesteia ca fiind 
simptomatice, exemplare. În acest sens, putem compara Bellum 
Iugurthinum cu Bellum Catilinae 4.4, deoarece și aici Sallustius de-
scrie acest eveniment ca fiind memorabile în tranziția de la intro-
ducere către descrierea propriu-zisă a evenimentelor. Memorabile 
existumo sceleris atque periculi novitate, „memorabil datorită calită-
ții inedite atât a crimei, cât și a pericolului”, adică a situației în 
care se regăsește comunitatea. Dintr-o perspectivă istoriografică, 
accentul se pune și aici pe un eveniment restrâns, căruia Sallustius 
îi atribuie o semnificație politică și istorico-militară mult mai 
mare decât ar fi fost cazul dintr-o perspectivă pe termen mai lung. 
Totuși, aceste evenimente îi sunt caracteristice lui Sallustius, 
procese marcante ale dezvoltării istorice care își găsesc efectul în 
această criză fără sfârșit în care el începe să scrie.

Pe de o parte, primul conflict de succes: până la sfârșitul seco-
lului al II-lea, nobilimea a dominat pur și simplu clasele populare, 
mai largi, reprezentate de așa-numitul partid popular. Acum, pen-
tru prima dată, a avut loc o confruntare victorioasă care a arătat în 
același timp potențialul crescut pentru conflict. Odată cu rezulta-
tul războiului, se apropia un moment în care, în opinia sa, soarta 
statului roman atârna în balanță pentru prima dată.

„Istoriile” pot fi privite și sub aceste premise ale concentrării 
exemplare asupra proceselor care se află în preistoria propriei si-
tuații de scriere, deși inițial apar formal ca o descriere continuă a 
istoriei contemporane. Nici în aceste Istorii, Sallustius nu se con-
centrează pe o descriere amplă a istoriei. El nu se concentrează pe 
faza stabilă a guvernării târzii a lui Sylla, ci pe faza în care, după 
moartea lui Sylla, potențialul pentru conflicte crește din nou sau 
conflictele ies la suprafață din ce în ce mai clar. Mai presus de 
toate, trebuie să luăm în considerare ascensiunea lui Pompei, care 
avusese deja loc în mare parte în afara formei obișnuite și legitime 
de guvernare la Roma.

Ceea ce este cu siguranță important în toate cele trei cazuri, în 
comparație cu Titus Livius sau cu lucrările analistice anterioare, 
este caracterul experimental al lucrărilor lui Sallustius: încercarea 
de a descrie procesele politice interne într-un război de expan-
siune, într-un război imperial, încercarea de a descrie procesele 
politice interne într-o lucrare de istorie continuă, încercarea de a 
reflecta asupra unor procesele politice interne complexe din punct 
de vedere istoric într-o concentrare aproape biografică asupra 
unui singur revoluționar. Trei abordări diferite, toate cu același 



150 jörg rüpke

obiectiv, dar toate cu materiale diferite, cu referințe diferite la în-
trebări și subiecte sistematice. Această perspectivă, internă și, în 
cele din urmă, profund pesimistă, este, de asemenea, cheia pentru 
explicarea stilului lui Sallustius – următorul punct important.

7.4. Stil
În stilul lui Sallustius, punerea sub semnul întrebării a unor fapte 
evidente, element care a caracterizat și alegerea subiectului, se re-
flectă în exprimarea lingvistică. Acest lucru poate fi observat clar 
în comparație cu Livius. Acolo unde Livius se află la apogeul teo-
riilor stilistice contemporane, construindu-și perioadele istorice 
care pot fi citite fluent de-a lungul cărților – un eveniment este 
prezentat într-o propoziție ca o evoluție, iar efectele secundare, 
condițiile secundare, sunt încorporate sub formă de propoziții 
subordonate în această perioadă – Sallustius, cu brevitatea sa care 
poate ajunge până la obscuritate, are un stil abrupt care conduce 
constant către antiteze, antiteze implicite sau explicite, chiar și 
acolo unde se găsesc expresii tripartite. Acolo, de asemenea, se 
întâmplă adesea ca două să fie combinate astfel încât să formeze o 
antiteză la cea de-a treia.

Acesta nu este capriciul unui scriitor care doar dorește să scrie 
diferit, ci stilul unui istoric care nu dorește să transmită soluții, 
sinteze sau concluzii ușor de rezumat, ci care dorește mai presus 
de toate să evidențieze contradicțiile subiectului în sine, din eve-
nimente, din oameni și din caracterele lor. Stilul devine aici – pen-
tru a o spune într-un mod oarecum patetic – expresia unei viziuni 
asupra lumii și, în același timp, o încercare de a transpune această 
viziune asupra lumii în limbaj. Alegerea arhaismelor în Sallustius 
trebuie, de asemenea, interpretată din această perspectivă și tre-
buie subliniat caracterul lor ideologic. Însăși selectivitatea aces-
tor arhaisme este un recurs deliberat la un stil lingvistic anterior 
punctului central al istoriei decăderii Republicii Târzii. Este vorba 
mai ales de recursul la Cato cel Bătrân, care a scris înainte de sfâr-
șitul celui de-al treilea război punic, înainte de evenimentele din 
jurul fraților Gracchi, pe scurt: recursul la un autor care nu era 
încă influențat de simptomele crizei propriu-zise.

7.5. Impact
Alegerea subiectului și a stilului va face imediat plauzibil faptul că 
recepția lucrărilor lui Sallustius a variat foarte mult. Sallustius a 
fost controversat în timpul vieții sale sau la scurt timp după aceea, 
și a rămas controversat. Totuși, el a fost din ce în ce mai apreciat, 
mai ales începând cu perioada domniei lui Tiberius – o perioadă în 
care epoca augustană este din nou plasată mai clar într-o perspec-
tivă critică, când oamenii nu mai scriu direct sub impresia „sfârși-



151monografii istorice: sallustius

tului războaielor civile, începutul perioadei de pace”. Acest lucru 
merge atât de departe încât Sallustius este declarat a fi singurul, 
primul și cel mai bun scriitor roman din antichitate. Sallustius a 
fost apreciat în special în timpul secolului al II-lea d.Hr. pentru 
tendințele sale arhaizante în literatură. Această apreciere înaltă 
pentru Sallustius a continuat. Sallustius a fost tradus în greacă, 
fiind unul dintre foarte puținii autori latini care să depășească 
aceste granițe lingvistice. El a devenit un autor studiat în școală în 
Evul Mediu timpuriu și înalt și apoi a avut o istorie neîntreruptă 
în influență până în zilele noastre.

După cum a fost deja indicat, această istorie a impactului său 
se poate vedea în formarea corpusului. Corpus Sallustianum devine o 
tradiție închisă a scrierilor minore; „Istoriile”, care tratau anii 78-67 
î.Hr. în mod continuu, au fost excluse din acesta, chiar dacă ele au 
fost păstrate în fragmente de papirus și în rămășițele unui manus-
cris din secolul al V-lea în aproximativ cinci sute de fragmente. 

Ultimul element al acestei istorii a impactului deja menționată 
este că în cursul perioadei imperiale, dar cel mai târziu la sfârșitul 
secolului al IV-lea, unele texte au fost adăugate la acest corpus. 
Acestea sunt presupusele scrisori ale lui Sallustius către Cezar și 
un schimb de invective ale lui Sallustius împotriva lui Cicero și 
ale lui Cicero împotriva lui Sallustius. Acestea sunt cu siguranță 
exerciții retorice (suasoriae), dar arată faptul că Sallustius a fost de 
fapt privit ca o figură politică, ca un scriitor cu declarații politice.





8. Literatura exemplară: Valerius Maximus 

8.1. Exempla și istorie
Unul dintre cele mai populare texte ale istoriografiei romane a 
fost scris în prima treime a secolului I d.Hr. și adaugă un alt gen 
formelor discutate până acum, după comentariile lui Cezar, istoria 
analistică a Romei a lui Titus Livius și monografiile lui Sallustius. 
Lucrarea a fost deja din antichitate revizuită în diferite versiuni 
prescurtate și a fost citită pe scară largă în Evul Mediu european 
și la începutul perioadei moderne; ni s-au păstrat aproximativ trei 
sute cincizeci de manuscrise complete. 

Valerius Maximus a scris în timpul domniei lui Tiberius și a 
adunat „Fapte și cuvinte memorabile”, trecând prin filtrul unei 
mari cantități de istoriografie republicană târzie, precum și augus-
tană. El și-a organizat materialul în funcție de teme mai degrabă 
decât sub forma unei narațiuni continue și a compilat, sub o formă 
la îndemână, numeroase „documente” ale figurilor istorice care au 
manifestat virtus într-o formă sau alta. Nu pare să existe nicio îndo-
ială cu privire la intențiile lui Valerius și la alegerea genului său. El 
oferă exemple mai degrabă decât istoriografie și urmărește îmbu-
nătățirea morală a cititorilor săi mai degrabă decât iluminarea unui 
trecut incert. Exempla sau paradeigmata ocupau un loc important în 
retorica antică (și post-antică). Aristotel, de exemplu, distinge între 
exempla și enthymemes (argumente de probabilitate) ca principale 
categorii de dovezi retorice, făcând mai departe distincția între 
evenimente istorice și fictive (Rhet. 2.20.1-2, 1393a23-31). Rhetorica 
ad Herennium de la începutul secolului I î.Hr. combină argumenta-
ția rațională cu argumentul exemplului (istoric).

Cu toate acestea, nu Valerius însuși este cel care folosește ter-
menul de exempla, ci Iulius Paris – unul dintre cei doi abreviatori 
ai săi din antichitatea târzie și ale căror lucrări ni s-au păstrat – 
într-o scurtă scrisoare dedicatorie. Celălalt abreviator, Ianuarius 
Nepotianus, nu a folosit acest termen în prefața sa, dar acesta sub-
linia necesitatea de a produce extrase din Valerius pentru a face 
cărțile, care erau prea lungi și prea elaborate, utilizabile din nou. 
Exempla nu este, prin urmare, o cheie generală pentru înțelegerea 
operei. Mai general, trebuie să ne întrebăm despre formele specifi-



154 jörg rüpke

ce de rememorare istorică pe care Valerius a încercat cu succes să le 
introducă în cultura rememorării din perioada domniei lui Tiberius.

Facta et dicta memorabilia a lui Valerius Maximus în mod clar nu 
reprezintă o istorie continuă sau narativă. Dispunerea narațiunilor 
scurte nu este cronologică, ci tematică. Ele fac posibilă evocarea 
unei memorii sociale care să se refere atât la istoria factuală, cât și la 
normele sociale. Frecvența afirmațiilor explicit normative sublini-
ază rolul crucial pe care autorul îl joacă în îndrumarea acestor me-
morii. Exemplele în sine sunt în general susceptibile unor interpre-
tări diferite. Ele rareori invocă circumstanțe istorice ca explicație 
și, totuși, sunt mai mult decât o simplă comoară pentru vorbitori.

Desigur, Valerius a fost folosit în acest fel. Cu toate acestea, 
multe lucruri sugerează că Valerius și-a imaginat că publicul său 
i-ar citi lucrarea în mod continuu. Aceasta nu înseamnă că a scris 
doar o istorie stângace a Republicii și a perioadei imperiale timpu-
rii. Este caracteristic judecății istorice de astăzi faptul că Valerius 
Maximus nu este aproape niciodată menționat în tratatele de is-
toriografie Iulio-Claudiană, în ciuda influenței sale enorme. Cu 
toate acestea, poziția uneori apodictică potrivit căreia Valerius nu 
a scris deloc istorie nu poate fi acceptată.

 Chiar și scurta istorie universală a lui Velleius Paterculus, care 
a fost finalizată cu puțin timp înainte de cărțile lui Valerius la înce-
putul anilor 30, întrerupe frecvent secvența cronologică prin pasaje 
tematice. Narațiunile lui Valerius sunt coerente, chiar dacă nu se 
potrivesc între ele pentru a forma o imagine de ansamblu. Există o 
viziune istorică, chiar dacă nu există o narațiune istorică continuă.

Cercetările în domeniul memoriei sugerează că exemplaritatea 
nu este în mod necesar în opoziție cu istoria. Exemplaritatea este 
o caracteristică a trecutului care leagă trecutul de prezent într-o 
manieră intensivă. Această formă de recunoaștere a semnificației 
trecutului și a normativității sale continue (fie critic, fie afirmativ, 
în funcție de autor) a fost populară până la începutul perioadei mo-
derne. Începând cu secolul al IV-lea î.Hr., de la Xenofon, Ephorus 
și Teopomp, exemplaritatea a fost o caracteristică definitorie a 
celei mai mari părți a istoriografiei antice. Aceasta nu a trebuit 
să excludă încadrarea temporală. Exemplaritatea și localizarea 
cronologică se concentrează asupra unor aspecte diferite ale me-
moriei, cel normativ și cel cronologic, fără a sacrifica unul pentru 
celălalt. Combinația de lungă durată a celor două aspecte poate 
fi observată în tradiția europeană a istoriografiei de la Renaștere 
la Iluminism: „Concepția dominantă a istoriei a fost cea a unei 
istorii exemplare, cu intenții didactice, cu o metodă inductivă și 
bazată pe platitudinile stoicilor, retoricilor și istoricilor romani” 
(Jacques Le Goff 1992, p. 160, traducerea mea). Valerius oferă și 
istorie. Nu numai că folosește timpul trecut pentru exemplele sale. 



155literatura exemplară: valerius maximus

Nu numai că scrie pe fundalul unei bogate tradiții istoriografice 
și că o folosește deschis în loc să se limiteze la reproducerea unor 
colecții anterioare de exemple, precum cele ale lui Pomponius 
Rufus sau Hyginus. Pornind de la un cadru cronologic alcătuit din 
războaie faimoase și magistrați celebri, Valerius adesea îi prezin-
tă cu eleganță pe protagoniștii săi mai puțin cunoscuți chiar la 
începutul narațiunii precum contemporani, colegi, participanți la 
o expediție și așa mai departe. Foarte rar apar astfel de indicatori 
temporali doar la sfârșit, ceea ce subliniază și mai clar interesul 
său pentru datare (de exemplu în 1.6.5).

Distincția dintre exempla și istorie este totuși edificatoare. Ea 
poate clarifica amploarea implicațiilor. Istoria este cea care este 
întotdeauna amenințată cu uitarea. Valerius vrea să ajute istorio-
grafia să își îndeplinească scopul real, și anume să ofere orientare 
și legitimare. Aceasta ar  putea fi numită „istoriografie de ordinul 
al doilea”, dar în realitate este doar unul dintre produsele prag-
matice ale istoriografiei în formă literară, alături de interpretarea 
orală și transformarea în monumente.

Introducerea lui Valerius este plină de terminologie istorio-
grafică. Munca de istoriograf, ci nu poziția morală, este cea care 
îi conferă autoritatea. Comportamentul exemplar este cel al ac-
torilor istorici prezentați. Cu toate acestea, există o schimbare 
dublă de autoritate: chiar în prima propoziție, Valerius subliniază 
faptul că întreprinderea sa îi scutește pe cei interesați de docu-
mente originale (documenta sumere volentibus) de necesitatea unor 
cercetări îndelungate. Urbis Romae exterarumque gentium facta 
simul ac dicta memoratu digna, „faptele și spusele demne de amin-
tire ale orașului Roma și ale popoarelor străine”, este descrierea 
conținutului așa cum se afirmă chiar în prima frază; exemplele 
străine sunt, desigur, relegate pe locul al doilea în fiecare grup 
tematic. Ambele sunt documentate ca domesticae peregrinaeque 
historiae, ca „o secvență istorică făcută acasă și în străinătate”, așa 
cum ar putea fi redată formularea care îi urmează imediat după 
(1, praef.). Numai o istorie universală (omnis aevi gesta) ar putea fi 
adecvată pentru imperiul Principatului timpuriu, un sentiment 
care a fost împărtășit și de istoricii din perioada modernă timpu-
rie, deși la o scară geografică și mai mare. Acest punct de vedere 
apare încă de la sfârșitul Republicii, după cum știm din lucrări-
le lui Cn. Pompeius Trogus (un autor folosit în mod extensiv de 
Valerius și despre care vom discuta mai detaliat în continuare) și 
din Chronica pierdută a lui Cornelius Nepos. Antiquitates rerum 
divinarum a lui Varro a avut o astfel de abordare largă similară în 
istoricizarea religiei. Este o lucrare istorică de acest tip pe care 
Valerius o dedică aceluia penes quem hominum deorumque consen-
sus maris ac terrae regimen esse voluit, „în mâinile căruia consensul 



156 jörg rüpke

oamenilor și al zeilor a dorit să pună stăpânirea asupra mării și a 
pământului” (1, praef.), și anume Tiberius.

Dar schimbarea autorității nu are loc doar de la local la univer-
sal, și anume la singura sursă de putere universală la limita poten-
țialului uman, împăratul. Căci există o a doua schimbare, și anume 
cea a poziției sociale a autorității. Organizarea lucrării în cărți și 
capitole tematice, în exemple din Roma și din străinătate, reflectă 
extinderea culturii memoriei și a stilurilor de argumentare bazate 
pe istorie dincolo de sfera aristocraților. 

Aceștia din urmă au pierdut acum controlul deplin asupra a 
ceea ce făcuseră sau nu făcuseră maiores ai lor, asupra a ceea ce era 
mos maiorum. Un om de litere precum Valerius, pe urmele istorici-
lor și anticarilor anteriori, este cel care își arogă acum dreptul de 
a decide ce este tradiția. Există multe elemente care sugerează că 
Valerius Maximus însuși nu provenea dintr-o familie nobilă, ci era 
mai degrabă clientul uneia. 

Chiar dacă Valerius oferă doar o istoriografie de ordinul al 
doilea, selecția sa nu este deloc întâmplătoare. Nu trebuie să ne 
uităm doar la conținutul etic al selecției și la funcția sa socială. 
Elementele istoriografice trebuie luate în serios: Ce fel de poveste 
spune Valerius? Acumularea de narațiuni scurte, independente, 
care se concentrează pe indivizi și pe comportamentul lor este o 
modalitate eficientă de reducere a complexității istorice și a per-
cepției contingenței. Cu toate acestea, universul normelor asam-
blat în acest fel rămâne un univers istoric. Acesta oferă contem-
poranilor o orientare, dar și o perspectivă din care trecutul poate 
fi interpretat.

Acest lucru este cu atât mai important cu cât cititorii lui 
Valerius nu se limitează la contemporanii săi. Nu mai puțin de 
trei sute cincizeci de manuscrise complete ni s-au păstrat din Evul 
Mediu și din perioada modernă timpurie, ca să nu mai vorbim de 
comentarii și traduceri. Acestea au oferit o viziune cu autoritate 
asupra istoriei romane, care a modelat imaginea Republicii până în 
secolul al XX-lea (și, fără îndoială, și după). Exemplele lui Valerius 
sunt cele care ne vin primele în minte atunci când suntem rugați 
să ilustrăm liste de războaie sau religii.

Religia – sau mai degrabă, în cuvintele autorului, „starea ... cul-
tului zeilor” – joacă un rol important în întreprinderea lui Valerius 
care, de altfel, oferă prioritate acestui subiect. Mă voi concentra 
asupra acestei prime cărți, chiar dacă religia reapare în alte locuri. 
Cercetările recente despre Valerius Maximus au pus în lumină vi-
ziunea sa asupra unei religii tradiționale, dar și emoționale, care 
pătrunde în mare parte din viața de zi cu zi sub forma unor decizii 
luate în situații de criză. Normele religioase în special nu sunt 
atemporale, ci posedă o formă istorică specifică de legitimitate. În 



157literatura exemplară: valerius maximus

același timp, ele sunt o formă specială de cunoaștere, așa cum este 
ea construită de experți. „Cunoașterea pontifilor” (pontificum sci-
entia), „vigilența augurilor” (augurum observatione), „cărțile profeți-
lor” (vatum libris) și, în sfârșit, „știința etruscă” (Etrusca disciplina) 
dau tonul (1,1,1). Aceste cunoștințe istorice trebuie păstrate, dar 
și canalizate. Aici, Valerius Maximus își atribuie un rol de isto-
riograf. Acest lucru poate fi observat în acest text ca un exemplu.

8.2. Autoritatea religioasă și istoriografică 
dincolo de mituri

Din perspectiva observatorilor de la sfârșitul perioadei republica-
ne și începutul perioadei imperiale, complexitatea lumii divine nu 
era doar o chestiune de memorie individuală sau colectivă, ci și de 
cunoștințe organizate sistematic și cu autoritate. Aceste cunoștin-
țe au permis utilizarea resurselor religioase pe care lumea divină 
le-a oferit sub forma numeroaselor zeități binevoitoare. Zeii sunt 
prezenți în lume ca actori despre care oamenii pot ști câte ceva. 
Desigur, ei sunt prezenți și sub formă de memorie, adică, mai ales, 
de narațiune, dar pot fi concretizați și mai bine conturați prin 
„cunoașterea” lor. Spre deosebire de simpla narațiune mitologică, 
noile forme de cunoaștere au putut asimila diferite tipuri de dis-
curs și au putut integra cunoștințele dispersate despre zei. Cele 
trei tipuri de teologie ale lui Varro ofereau o modalitate de orga-
nizare a acestor cunoștințe, iar descrierea lui Cicero despre religie 
din De legibus o alta. Texte precum acestea, care au fost compilate, 
sistematizate și autorizate de erudiți, trebuie să fi modelat ideile 
lui Valerius, mai degrabă decât tradiția transmiterii preoțești a 
cunoștințelor.

În primul capitol al primei cărți, Valerius prezintă o selecție de 
povești și construiește astfel în mod tacit imaginea sa asupra reli-
giei. Această selecție a servit drept bază pentru multe reprezentări 
ale religiei republicane romane. Este o reprezentare în care pre-
ceptele religioase au prioritate față de orice altceva; în care preoții 
publici sunt în centrul religiei datorită controlului lor total asupra 
cunoașterii. Este, de asemenea, o relatare căreia nu îi lipsesc repe-
rele cronologice, ci doar succesiunea cronologică. 

Cunoașterea religiei nu era un demers „academic”. Preocuparea 
pentru cunoștințele profeților (și nu numai) l-a determinat pe 
Augustus să ordone arderea a două mii de cărți cu oracole (Suet. 
Aug. 31,1). Cunoștințele astrologice erau atât de importante pen-
tru împăratul Tiberius încât acesta a angajat specialiști precum 
Scribonius și Tiberius Claudius Thrasyllus pentru a se specializa 
în această artă. Cunoștințele divinatorii erau potențial periculoa-
se. În anul 17 d.Hr., astrologii au fost expulzați din oraș împreu-
nă cu experții evrei (Suet. Tib. 36); cu un an înainte, unii fuseseră 



158 jörg rüpke

executați în legătură cu o presupusă conspirație (Tac. Ann. 2.32). 
Potrivit lui Suetonius, Tiberius a cerut ca cei care doreau să con-
sulte un haruspex să o facă public și cu martori (Suet. Tib. 63).

Este posibil ca Valerius să fi luat în considerare această am-
bivalență atunci când a scris prima sa carte. Al doilea capitol, 
care se păstrează doar în extrasele lui Iulius Paris și Ianuarius 
Nepotianus (acesta din urmă este foarte critic), citează exemple de 
romani celebri care pretindeau a avea o comunicare intimă cu zeii. 
Lista exemplelor romane este remarcabilă: Valerius s-a ocupat de 
Numa, Scipio Africanus, Sylla și Q. Sertorius (1,2,1-4). Afirmația că 
Numa a întâlnit-o pe nimfa Egeria este la fel de fantezistă ca cer-
bul alb pe care Sertorius l-a condus prin Spania. Valerius este de 
obicei foarte reticent atunci când vine vorba de a cita exemple din-
tr-o perioadă atât de timpurie precum cea a lui Numa și chiar mai 
reticent când vine vorba de a include elemente fantastice în astfel 
de relatări. Cadrul literar este și mai revelator, întrucât secțiunea 
următoare oferă exemple de interdicții împotriva contactului cu 
zeități străine și include chiar un exemplu de expulzare a caldee-
nilor din secolul al II-lea î.Hr. Abia după această secțiune începe 
o nouă secvență care se ocupă de profeții, semne prevestitoare, 
miracole, vise și minuni, toate acestea fiind apreciate pozitiv și 
prezentate drept comunicări divine care trebuie respectate; dacă 
sunt neglijate, acest lucru este în detrimentul protagoniștilor.

Aceste considerații schimbă statutul cunoștințelor sistemati-
ce preoțești de prim ordin prezentate la început. Religia nu este 
un cod fix care să fie memorat. Tradiția sau „vechile obiceiuri”, 
așa cum sunt prezentate în Cartea a 2-a, nu sunt o resursă fixă. 
Narațiunile istorice și exemplare arată că această cunoaștere este 
o cunoaștere practică codificată în acțiunile oamenilor virtuoși. În 
acest context, în Valerius poate fi auzită o voce care este critică 
la adresa predecesorilor săi. Așa cum ne arată bogata selecție de 
exemple republicane târzii, Valerius împărtășește cu contempora-
nul său Velleius Paterculus o convingere fundamentală în continu-
itatea Romei; doar noi facem o distincție clară între „republican” 
și „imperial”. Această continuitate este realizată prin concentrarea 
asupra persoanelor și virtuților, mai degrabă decât asupra regulilor 
explicite și funcțiilor. Din nou, Velleius este cel care ne ajută să re-
cunoaștem care este miza pentru Valerius în alegerea genului său. 
Este sarcina și dreptul istoricului să negocieze o astfel de schim-
bare în concepția istoriei, una care recunoaște măreția (și riscurile) 
trecutului cu scopul de a promova un prezent și mai măreț.

Un trecut încărcat de valori este concretizat în „documente” 
sau „învățături”, universalizat în povești de acasă și din străină-
tate, profilat prin câteva povești contrastante și, în cele din urmă, 
naturalizat și imunizat prin efectele miraculoase ale naturii însăși, 



159literatura exemplară: valerius maximus

prin miracole. Puterea zeilor nu este transmisă doar prin viziuni și 
epifanii, ci și prin voci și sunete. Este o religie istoricizată, bazată 
pe cunoaștere; un popor care rămâne fidel acestei cunoașteri poate 
face față provocărilor extraordinare ale prezentului. Religia este o 
parte – poate cea mai importantă – a memoriei contemporane pe 
care Valerius Maximus încearcă să o modeleze în cărțile sale.

Când Valerius începe lista zeilor cu Castor și Pollux, cu sigu-
ranță face aluzie la un context mai larg. Tiberius a rededicat tem-
plul lui Castor și Pollux în anul 6 d.Hr. Modul pointillist al exem-
plului este ținut împreună de către împărat: religia lui Valerius 
este, de asemenea, centrată asupra împăratului ca zeu viu. În 
ciuda rezistenței lui Tiberius față de acest titlu, pentru întregul 
imperiu, Tiberius era într-adevăr un zeu. Contribuția lui Valerius 
este legitimarea istorică a acestei schimbări de statut. Povestea sa 
este o nouă istorie care vorbește despre o religie centrată pe orașul 
Roma, dar care nu se mai limitează la acesta, și care oferă dovezi 
istorice frumos prezentate în favoarea beneficiilor divinizării. În 
examinarea culturii memoriei din perioada lui Tiberius, trebuie să 
recunoaștem și această utilizare strategică a memoriei.





9. Istoriografia senatorială a epocii 
imperiale: Tacitus și Ammianus 
Marcellinus

9.1. Istoriografia senatorială 
Dacă Tacitus îi urmează lui Valerius Maximus, el îl urmează pe 
Sallustius din punct de vedere stilistico-istoric și, prin urmare, 
face trimitere la capitolul 7. Tacitus s-a inspirat în mod conștient 
din stilul lui Sallustius. Dintre textele care ni s-au păstrat – exis-
tă și imitatori ai lui Sallustius ale căror opere nu au supraviețuit 
– lucrările sale prezintă cu siguranță cea mai puternică imitație, 
deși cu o dezvoltare ulterioară a stilului lui Sallustius. Cu toate 
acestea, această perspectivă stilistico-istorică ar fi mult prea în-
gustă. Paralelele dintre Tacitus, pe de o parte, și predecesorul său 
Sallustius, pe de alta, merg mult mai departe. Aceste paralele vor fi 
prezentate dintr-o perspectivă literară-sociologică, folosind con-
ceptul de istoriografie senatorială.

9.2. Biografia lui Tacitus
Istoriografia senatorială ar fi, prin urmare, titlul care ar putea fi 
aplicat atât lui Sallustius, cât și lui Tacitus. Termenul de istoriogra-
fie senatorială se referă în primul rând la poziția socială a ambelor 
persoane. Acest lucru este reflectat deja în mărturii, după cum se 
poate vedea în mărturia destul de bogată referitoare la Sallustius. 
Ne putem aștepta la ceva similar cu Tacitus. Există, de asemenea, 
unele dovezi în afara istoriografiei literare antice și în afara propri-
ilor sale lucrări. Cu toate acestea, tradiția istorică pentru perioada 
în care a trăit Tacitus, de la mijlocul secolului I până la începutul 
secolului al II-lea d.Hr., este mult mai slab păstrată decât cea refe-
ritoare la Republica târzie, care este de fapt una dintre perioadele 
surprinzător de bine documentate a istoriei romane. Cu toate aces-
tea, contururile biografiei pot fi reconstituite în linii mari pe baza 
mărturiilor proprii ale lui Tacitus și, mai ales, pe baza unor pasaje 
din scrisorile lui Plinius cel Tânăr care i-a fost contemporan, scri-
sori care au fost publicate la începutul secolului al II-lea d.Hr.



162 jörg rüpke

Tacitus s-a născut cel mai probabil în jurul anului 55 d.Hr. În 
termeni de istorie contemporană, acest lucru înseamnă chiar la 
începutul domniei lui Nero. Nu știm unde s-a născut Tacitus, știm 
doar că provenea din Gallia Narbonensis și că era, prin urmare, ca 
și Titus Livius, din afara Romei. În acest caz, el nu era nici măcar 
italic, nici în sensul mai larg în care nordul Italiei, Gallia cisalpina, 
ar fi totuși considerată parte a Italiei. Acesta provenea dintr-o arie 
distinctă din punct de vedere geografic, deși era o provincie ro-
mană foarte veche. Ca provincial, Tacitus trebuie să fi avut o per-
spectivă specială, într-un fel externă, asupra funcționării interne 
a politicii romane, a puterii romane și a clasei superioare romane; 
poate, din nou, cu o idealizare a sistemului care este posibilă toc-
mai datorită acestei perspective externe.

Datarea anului său de naștere ca fiind 55 d.Hr. este o deducție 
din faptul că a fost consul în 97 d.Hr. Știm că vârsta minimă pentru 
funcția de consul pentru un non-patrician era de 43 de ani, ceea 
ce înseamnă că el trebuie să se fi născut cel târziu în anul 55 d.Hr. 
Plinius cel Tânăr îl descrie aproximativ ca pe un contemporan, de 
aproape aceeași vârstă. Plinius s-a născut la începutul anilor 60, 
așa că nu vom coborî mult sub această figură. Tacitus ar fi putut de 
asemenea să devină consul la vârsta de 50 de ani și, prin urmare, să 
se fi născut în jurul anilor 40, dar, din spusele lui Plinius, ar trebui 
să luăm în considerare mai degrabă vârsta minimă. Nici măcar 
nu știm care a fost primul nume al lui Tacitus. Există atât tradiția 
prenumelui Publius, cât și cea a prenumelui Gaius, dar ambele 
surse sunt atât de incerte încât nu se poate lua nicio decizie pe 
baza acestora. Tatăl lui Tacitus era un cavaler, un eques, și un pro-
curator în Belgica, ceea ce înseamnă că Tacitus însuși nu provenea 
dintr-o familie senatorială, ci dintr-o familie ecvestră.

El însuși a reușit să se ridice la rangul de senator. Căsătoria sa 
cu fiica lui Iulius Agricola, un politician roman foarte respectat, a 
contribuit probabil la acest lucru, întrucât i-a facilitat ascensiunea 
ca ginere al unui om atât de puternic. Această căsătorie a avut 
loc în anul 78 d.Hr. sub împăratul Vespasian, sub care, după cum 
spune Tacitus, a deținut prima sa funcție politică. Nu știm exact 
ce funcție a fost aceasta – cea de tribun militar, vreo funcție din 
colegiul vigintivirilor sau vreo activitate politică minoră. Sub îm-
păratul Titus (79-81 d.Hr.), acesta a obținut probabil funcția care 
i-a adus scaunul senatorial, cea de chestor. Trebuie să reconstitu-
im cariera sa pornind de la astfel de informații vagi din Tacitus 
însuși. La urma urmei, el a devenit consul în anul 97 d.Hr. Acest an 
aparține deja scurtei domnii a așa-numitului împărat senatorial 
Nerva (96-98), dar faptul că este consul în 97 sugerează că era încă 
desemnat de Domițian, adică de ultimul Flavian care fusese ucis 
în 96 d.Hr. Tacitus însuși recunoaște că sub Domițian, pe care el 



163istoriografia senatorială a epocii imperiale: tacitus și ammianus marcellinus

personal îl detesta, cariera sa a continuat fără întrerupere și l-a 
condus pe culmile înalte ale consulatului. Din câte putem vedea, 
cariera sa s-a încheiat în jurul anului 112 d.Hr. cu un proconsulat, 
o guvernare provincială în Asia, o provincie care nu era deosebit 
de mare din punct de vedere teritorial, dar o provincie foarte im-
portantă și veche, o funcție de cel mai înalt prestigiu. Acest lucru 
s-a întâmplat sub împăratul Traian și astfel trecem încet de la 
dinastia Iulia-Claudia către dinastia Flavia și ajungem în timpul 
împăraților adoptivi.

Nu cunoaștem anul morții lui Tacitus. În opera sa nu există re-
ferințe clare referitoare la moartea lui Traian, care a murit în anul 
117 d.Hr.; unii însă interpretează anumite pasaje legându-le de 
acest lucru. Cu toate acestea, faptele sunt complet neclare și nimic 
nu poate fi cu adevărat confirmat din cauza ambiguității acestor 
mărturii; trebuie să presupunem că el a murit cam în aceeași peri-
oadă cu Traian, poate cu puțin timp înainte sau cu puțin timp după.

Productivitatea literară a lui Tacitus a început doar după con-
sulat, adică din nou într-un moment în care cariera sa politică nu 
se încheiase, dar fusese întreruptă pentru o perioadă mai lungă de 
timp din cauza reglementărilor legale privind intervalul de timp 
dintre funcția de consul și guvernator. La nivelul înalt la care ope-
rează Tacitus, aceste funcții administrative de vârf, nu se așteaptă 
să rămână activ politic într-o funcție administrativă permanentă, 
dar știe că la un moment dat – dacă va continua să rămână în 
relații bune cu împăratul – va putea deveni guvernator, chiar dacă 
va dura un deceniu.

9.3. Motive
Din această perspectivă, Tacitus își începe scrierile într-un ade-
vărat otium, chiar dacă în acest caz nu era unul forțat sau nedorit 
din motive personale. Prin urmare, el nu trebuie considerat un 
istoric de profesie, precum Titus Livius, care să facă din aceasta 
munca sa de o viață. El nu este nici un scriitor politic, așa cum 
erau autorii de commentarii autobiografice din secolul I î.Hr., de la 
Sylla la Cezar, care scriau în calitate de politicieni și dintr-un rol 
politic pentru a-și promova și asigura cariera. În schimb el scrie, 
tipic pentru acest tip de istoriografie senatorială, la sfârșitul sau în 
intervalele carierei sale, în otium.

Cu toate acestea, inspirația care l-a determinat pe Tacitus să 
scrie a fost de natură politică și, în acest sens, comparabilă cu cea 
a lui Sallustius. Tacitus a supraviețuit lanțului de împărați ai di-
nastiei Flavia, de la „bunul” Vespasian la „bunul” (iudaicii pales-
tinieni, de exemplu, vedeau lucrurile cu totul altfel) Titus și apoi 
tiranul Domițian. Tacitus le-a supraviețuit acestora fără a suferi 
eșecuri în carieră și, în timp ce în cazul lui Sallustius, eșecul în 



164 jörg rüpke

carieră este data decisivă, Tacitus este mai degrabă uimit de el 
însuși că, în ciuda acestor împărați care se schimbă și care sunt 
atât de contradictorii, a scăpat cu bine și nu numai că a scăpat cu 
bine, dar a avut o ascensiune constantă în acest cursus honourum. 
Este uimit – și cu siguranță, după cum reiese clar din scrierile sale, 
șocat – că i s-au acordat în mod continuu magistraturi și că a re-
ușit să supraviețuiască acestor împărați foarte diferiți, pe care el 
însuși îi judeca atât de negativ, prin intermediul unei cooperări, în 
cele din urmă, atât de bune.

Ideea pe care Tacitus pare să o desprindă de aici este că Senatul 
este încă un pol important în structura de guvernare romană, dar 
un pol care este poate mai relevant deoarece nu mai are atât de 
multe de spus în conducerea efectivă a lucrurilor. Nu mai este polul 
în jurul căruia se învârte totul, așa cum era în perioada Republicii, 
unde magistrații apăreau din rândurile Senatului și erau din nou 
integrați în acesta, ci este calmul unui pol care a ajuns totuși să 
stea, dacă nu în afara evenimentelor, atunci cel puțin la marginea 
evenimentelor reale. Ceea ce încearcă Tacitus să facă este să înțe-
leagă condițiile sociologice, dar și personale, ale acestor noi pro-
cese politice, iar astfel își dedică întreaga scriere acestei sarcini de 
analiză, ajungând la rezultate care sunt cu siguranță mai profunde 
decât analiza lui Sallustius care se oprește totuși la o descriere mai 
superficială a părților implicate în conflict.

9.4. Experimente
Analiza acestei situații politice complexe, caracterizată prin relații 
de putere schimbătoare și printr-o simultană stabilitate aparentă 
a unui număr de instituții, îl conduce acum la o serie de experi-
mente care pot fi comparate cu experimentele lui Sallustius, dar 
care, în același timp, le depășesc. Acestea vor fi prezentate aici 
într-o juxtapunere care încearcă să evidențieze paralelele, dar și 
diferențele dintre cei doi autori.

9.4.1. Agricola
Precum Sallustius, Tacitus a început cu o lucrare biografică, o bi-
ografie a socrului său Cn. Iulius Agricola, pe care a publicat-o în 
anul 98 d.Hr., la un an după consulatul său, adică în perioada de 
tranziție de la împăratul Nerva la Traian. Această scurtă biografie 
a socrului său nu este o biografie în sens clasic, nu este o biografie 
precum cele care pot fi găsite la Suetonius. Este o biografie foarte 
simplă care ignoră în mare măsură materialul anecdotic și care, 
deși plasează persoana în centrul atenției, evidențiază în mod 
repetat relatări cu privire la funcționarea sistemului politic și a 
proceselor politice și încearcă să le examineze în diferitele faze și 
etape ale carierei lui Agricola.



165istoriografia senatorială a epocii imperiale: tacitus și ammianus marcellinus

Această biografie conține elemente etnografice puternice, 
în special descrieri ale Britaniei și ale omologului britanic al lui 
Agricola și, prin urmare, seamănă cu lucrările istoriografice și 
nu cu biografiile clasice tipice. În această încercare biografică, 
Tacitus încorporează o descriere a fizionomiei externe și interne 
a dominației romane. Perspectiva externă este plasată prin vocea 
britanicului Calgacus, pe care nu îl cunoaștem altfel. Acesta este 
un lider al forțelor britanice împotriva lui Agricola; încercarea de 
a obține o perspectivă internă asupra structurii de putere a Romei 
apare din perspectiva asupra vieții lui Agricola.

9.4.2. Germania
Acest experiment biografic a fost urmat acum de unul etnografic. 
În paralel cu războiul extern al lui Sallustius din Bellum Iugurthinum 
care a avut loc în esență în Africa (retrospectivele lui Sallustius 
despre Roma sunt întotdeauna doar scurte capitole intermediare), 
Tacitus a continuat acum cu o scriere etnografică, De origine et situ 
Germanorum, „Despre originea, proveniența și geografia triburilor 
germanice”. Această Germania este o lucrare etnografică, dar în 
același timp este o reflectare amănunțită asupra obiceiurilor so-
cietății romane. Triburile germanice nu prezintă interes prin ele 
însele, ci ca o imagine opusă a societății romane contemporane; 
ele sunt practic instrumentalizate în acest scop.

Pentru a obține acest efect de contrast, triburile germanice reies 
în mod natural foarte, foarte bine. Ei nu sunt un popor primitiv, ci 
poporul simplu, moral. Acest lucru a dus la o istorie dezastruoasă a 
recepției, mai ales în Germania. Germania a fost citită ca document 
fondator al poporului german, a servit la construirea unei continu-
ități istorice din Evul Mediu, iar mai târziu chiar de la începutul 
perioadei moderne, până în această epocă romană a fierului în 
Germania, ignorând multe alte elemente celtice, slave. Germania a 
constituit în mod repetat un vehicul pentru naționalism.

Dar acest lucru a fost complet în afara intențiilor lui Tacitus; 
pentru el, contrastul cu societatea romană contemporană a fost 
cel important. El încerca din nou să descrie procesele din centrul 
societății romane, din Roma, folosind mijloace foarte îndepărtate 
– Germania, la marginea lumii romane. Germania a fost probabil 
publicată tot în jurul anului 98 d.Hr. și vedem aici, într-o perioadă 
foarte scurtă de timp, încercări foarte diferite de a aborda această 
problemă a schimbărilor condițiilor politice și sociale din Roma.

9.4.3. Dialogus
Lucrarea Germania a fost urmată de un Dialogus de oratoribus, pro-
babil publicat în 102 d.Hr. și scris în stil ciceronian. Acesta vorbeș-
te despre retori, despre arta oratoriei. Din nou cu același scop în 



166 jörg rüpke

minte, Tacitus descrie aici dezvoltarea culturală, și anume dezvol-
tarea artei oratorice care are implicații de mare amploare pentru 
sfera politică. Astfel, el descrie evoluțiile culturale ca fiind depen-
dente de evoluțiile politice, și anume de dezvoltarea Principatului.

9.4.4. Historiae
După aceste trei scrieri de dimensiuni reduse – și chiar dacă nu 
găsim un corespondent aici la Sallustius, vedem o decizie similară 
după cele două încercări monografice – urmează o lucrare istori-
ografică mai amplă, o istoriografie continuă. Ambele lucrări, cea 
a lui Sallustius și cea a lui Tacitus, sunt prezentate sub titlul de 
Historiae pentru că în cazul ambelor, ca în cazul majorității lu-
crărilor antice, reconstituirea titlului original este problematică; 
asemănarea titlurilor nu trebuie supraestimată. Pentru paralela 
acestora, ceea ce este important de remarcat este faptul că lucrări-
le monografice sunt urmate de o încercare de a scrie o istorie con-
tinuă care să descrie propria perioadă a vieții autorului. Sallustius, 
într-o datare relativă, începe relatarea din „Istorii” într-un mo-
ment în care avea opt ani, Tacitus își începe propria relatare în-
tr-un moment în care el însuși avea paisprezece ani – calculat pe 
baza estimărilor noastre cu privire la data de naștere a acestuia.

Punctul de plecare pentru Tacitus este situația de după moar-
tea lui Nero, anul 69, mai precis, anul celor patru împărați, în care 
Galba, Otho, Vitellius și în cele din urmă Vespasian devin succesiv 
conducătorii statului roman. Lucrarea este continuată de-a lun-
gul întregii perioade flaviene până în anul 96; probabil un total 
de douăsprezece până la paisprezece cărți. Dintre acestea, însă, 
s-au păstrat doar primele cinci (iar a cincea doar parțial), conți-
nând relatarea anilor 69 și 70. Dacă ne gândim că cinci cărți au fost 
scrise pentru un an și jumătate, atunci putem vedea că aici a fost 
întreprinsă o relatare foarte, foarte densă.

Aspectul experimental al acestei lucrări nu este încercarea de 
a scrie o istorie contemporană continuă, ci mai degrabă faptul că 
Tacitus încearcă să se concentreze mai puțin asupra unor per-
sonalități mărețe ca purtători ai acțiunii politice – nimic nu ar fi 
fost mai evident într-un an cu patru împărați –, ci încearcă mai 
degrabă să facă din grupurile sociale mai mari, în special din ar-
mata romană, protagoniștii, agenții, purtătorii reali ai procesului 
istoric. Soldații din diferitele tabere și oamenii din Roma sunt 
analizați ca agenți importanți. Marii protagoniști nu sunt actorii 
principali, ci sunt adesea mai degrabă figuri pasive, tragice, aflate 
la periferia evenimentelor, care nu sunt în măsură să controle-
ze procesele în sine sau să le țină sub control. Chiar și invazia 
Italiei de către marele Vespasian nu este un atribut personal, ci 
reprezintă mai degrabă succesele militare ale trupelor sale care 



167istoriografia senatorială a epocii imperiale: tacitus și ammianus marcellinus

au mărșăluit cu mult înaintea lui, nu ca reputație, ci ca o armată 
reală în marș.

9.4.5. Annales
„Istoriile” nu reprezintă ultimul experiment al lui Tacitus. La scurt 
timp după scrierea acestora, aproximativ în anii de dinainte de 
110, el începe o altă lucrare, Annales, mai precis, Annales ab excessu 
divi Augusti. Aceste „Anale de la moartea lui Divus Augustus” își 
încep narațiunea în anul 14 d.Hr. Din nou un gen similar, la fel ca 
„Istoriile”, ele oferă o istoriografie continuă și reprezintă o lucrare 
mai mare, în șaisprezece până la optsprezece cărți. Dintre acestea, 
doar cărțile 1-6 ni s-au păstrat, cu o mare lacună în cartea a cincea, 
și cărțile 11-16, care corespund anilor 14-37 d.Hr. cu lacuna 29-31 
d.Hr. și apoi anilor 46-66 d.Hr., adică până cu puțin timp înainte de 
sfârșitul domniei lui Nero.

Spre deosebire de „Istorii”, „Analele” îi plasează acum pe împă-
rați în centru, motiv pentru care aceste cărți au fost uneori înțelese 
greșit ca o serie continuă de biografii ale împăraților din antichi-
tate. De fapt, este vorba despre o descriere continuă a acestei peri-
oade care îi plasează în centru doar pe împărați și curtea formată 
în jurul lor. Lucrarea încearcă să pătrundă semnificația acestei for-
mări a curții și apariția unor noi clase, non-senatoriale, în cadrul 
unei astfel de curți și cercetează consecințele pe care aceasta le-a 
avut asupra structurii puterii în Roma; în cuvintele lui Tacitus, cum 
ar trebui determinate arcana imperii, „secretele domniei”.

9.5. Istoriografia lui Tacitus
Tacitus a fost acuzat și continuă să fie acuzat că pune accentul 
pe caracterizarea indivizilor, în special în aceste „Anale”, în de-
trimentul unei descrieri adecvate a evenimentelor istorice, ba 
chiar că deseori denaturează evenimentele. La un nivel superfici-
al, aceasta este o critică precisă și corectă. Cu toate acestea, este 
important să ținem cont de faptul că ceea ce încearcă Tacitus să 
creeze aici, și în special în contrast cu încercările anterioare, nu 
este o istoriografie distorsionată, distorsionată din cauza unor re-
sentimente personale împotriva acestor împărați (chiar dacă ar fi 
putut fi cazul). Mai degrabă, este o încercare de a testa din nou un 
model explicativ pentru procesele istorice. Punctele de orientare 
erau modelul biografic orientat către valori, interesul în grupurile 
mari din „Istorii” și modelul care încerca să aducă dezvoltările 
culturale împreună cu cele politice. „Analele” încearcă să teste-
ze un nou model și, pornind de la figura conducătorului și de la 
curtea din jurul său, să descrie schimbările din cadrul proceselor 
politice, mecanismele politice, dar și oamenii care trăiesc și care 
trebuie să trăiască în acest sistem. 



168 jörg rüpke

Această încercare este în mare măsură o critică adusă propriei 
clase senatoriale. Ea prezintă observația conform căreia doar foar-
te puțini oameni erau capabili să facă față acestei situații în mod 
adecvat, astfel încât să nu cadă nici în lingușire, nici în abandon 
total de sine, nici să aleagă soluția de a ieși din sistem prin mar-
tiriu, prezentându-se în acest caz ca un oponent flagrant al unui 
împărat și apoi dispărând rapid de pe scena politică prin execuție 
sau sinucidere – o atitudine pe care Tacitus o critică a fi zadarni-
că. Acest martiriu nu întrunește aprobarea sa, sau doar în foarte 
puține cazuri. Tacitus caută o cale de mijloc. El se întreabă cum 
este posibilă virtus, o viață virtuoasă, semnificativă din punct de 
vedere social și orientată spre valori, într-un astfel de sistem care 
restrânge într-o foarte mare măsură libertățile politice. Concepte 
precum moderatio sunt concepte-cheie în „Anale” pentru a descrie 
un astfel de comportament, dar sunt foarte puțini cei care reușesc 
să facă acest lucru. Și în acest caz, Tacitus este un istoric senatorial 
care analizează foarte critic și cu perspicacitate aparatul de putere 
din care el însuși face parte – sau din care nu mai face parte atât de 
mult pe cât și-ar dori. Cu foarte multă autocritică, fără încercări 
de spoială, el evidențiază eșecul propriului strat social, inclusiv 
eșecul său personal sau comportamentul său necorespunzător, 
care nu reprezintă un eșec din punct de vedere al carierei sale. Dar 
este, de asemenea, o istoriografie senatorială negativă în măsura 
în care este o istoriografie din perspectiva unei clase conducătoa-
re tradiționale care nu înțelege ascensiunea și mobilitatea socia-
lă nou dobândită a clasei de mijloc, a liberților care îndeplinesc 
acum funcții înalte la curte. Atunci când Tacitus vorbește despre 
libertas, despre „libertatea” care trebuie câștigată sau care a fost 
pierdută, este vorba în esență de libertas a clasei sale, de libertatea 
senatorilor față de aparatul de putere militară, față de împărat. 
Dar Tacitus – și este de aceea clar că el nu glorifică martiriul – nu 
este un republican. El nu vede nicio alternativă la sistemul monar-
hic. Acest lucru caracterizează toate lucrările sale istoriografice și 
le conferă și un anumit ton pesimist – nu atât de clar, nu la fel de 
negativ ca cel al lui Sallustius, dar cu siguranță în această direcție.

9.6. Efect
Consecința acestui fapt este că Tacitus a putut fi citit ulterior atât 
ca revoluționar, cât și de către revoluționarii care au văzut în fața 
lor o analiză necruțătoare a aparatului de putere și care au vrut și au 
putut să tragă concluzia conform căreia mecanismele care trebuiau 
schimbate pentru a răsturna sistemul erau descrise și aici. În același 
timp, Tacitus a putut fi citit în mod pozitiv și de monarhiști și prag-
matici ai puterii, precum Machiavelli, care i-au văzut opera ca pe o 
descriere a sistemului din interior: dacă te comporți într-un anumit 



169istoriografia senatorială a epocii imperiale: tacitus și ammianus marcellinus

fel ca împărat, atunci rămâi la putere. Aceștia au văzut tipare ale 
modului în care clasa senatorială și armata trebuiau tratate pentru 
a obține relații de putere stabile. Acest lucru este cel care face re-
cepția lui Tacitus atât de interesantă, dar numai în epoca modernă.

Tacitus însuși a primit puțină atenție în antichitate. Chiar și 
în antichitatea târzie, autorul nu mai era asociat niciunei persoa-
ne tangibile. În secolele al V-lea și al VI-lea, el a fost un Cornelius 
quidam care a scris aceste lucrări, un „anumit Cornelius”. În peri-
oada următoare, el a fost transmis în principal ca autor al lucrării 
Germania, iar alte opere au fost transmise ca urmare a acesteia, în 
special operele mai mici. Pe de altă parte, lucrările majore au fost 
rezumate în grupuri individuale de cărți, astfel încât astăzi nu le mai 
avem în întregime. Acest interes pentru Germania s-a menținut în 
lumea germanofonă chiar și ca lectură școlară în secolul al XX-lea.

Cu toate acestea, Tacitus a câștigat apoi interes în timpul 
Renașterii italiene, în special ca analist al puterii, iar din secolul 
al XV-lea a rămas un punct central de referință în domeniul is-
toriografiei politice sau al analizei politologice, un autor crucial 
al antichității pentru analiza relațiilor de putere contemporane, 
adică moderne. Acest lucru trebuie subliniat: Tacitus trebuie în-
totdeauna citit din această dublă perspectivă a recepției; pe de o 
parte, ca analist al puterii – asta a vrut să fie, dar nu așa a fost 
recepționat în Antichitate – și, pe de altă parte, ca autor al lucrării 
Germania, o lucrare etnografică ce fusese concepută ca o analiză 
de politică internă. Cu toate acestea, neînțelegerea sau lectura 
superficială a fost cea care în cele din urmă a creat această linie 
de recepție căreia îi datorăm transmiterea majorității operelor 
lui Tacitus. Aceasta reprezintă una dintre acele glume inversate 
din istoria transmiterii în care intenția autorului nu reprezintă și 
intenția copistului, iar un autor trebuie mai întâi să fie copiat din 
alte intenții pentru ca mai apoi acesta să poată fi redescoperit în 
intenția sa originală. Prin urmare, atunci când citiți Germania, este 
întotdeauna mai bine să o citiți în lumina uneia dintre celelalte 
lucrări ale sale pentru a înțelege preocupările lui Tacitus. 

9.7. Ammianus Marcellinus
Cu Sallustius pe de o parte și Tacitus pe de altă parte, am urmat 
o linie care a fost prezentată ca istoriografie senatorială. Această 
linie continuă într-un anumit sens, deși cu istorici care au scris 
în greacă și nu în latină, dar care au fost totuși senatori romani. 
Înainte de toate, însă, ar trebui prezentată o figură care este strâns 
asociată cu Tacitus, nu datorită poziției sale sociale, ci datorită 
proiectului său istoriografic, dacă vreți, și care ar trebui, prin ur-
mare, să întrerupă linia istoriografiei senatoriale: istoricul anti-
chității târzii Ammianus Marcellinus.



170 jörg rüpke

9.7.1. Biografie
Ceea ce știm despre Ammianus Marcellinus provine aproape ex-
clusiv din opera sa. Ammianus pare să se fi născut în jurul anului 
330 d.Hr. în Antiohia, Siria. La sfârșitul lucrării sale, el se descrie 
ca miles quondam et Graecus (31,16), și anume ca fost soldat și grec. 
Prin urmare, el a crescut într-o cultură elenistică, influențată de 
lumea grecească, dar cu toate acestea își scrie opera în latină și 
la un nivel lingvistic ridicat. Se poate vedea că există și oameni 
dintr-un anumit strat social din Orientul grecesc care se ocupă 
intens de limba latină și care, deși aceasta nu este limba lor ma-
ternă, ridică această latină la rangul de limbă literară. Claudius 
Claudianus, un poet din Alexandria, tot la sfârșitul secolului al IV-
lea și începutul secolului al V-lea, ar fi un alt exemplu de astfel de 
biografie, de acest tip de bilingvism.

Miles quondam indică o carieră militară; acesta este cu siguran-
ță modul în care Ammianus Marcellinus, precum mulți alți non-ro-
mani, a devenit familiar cu Roma ca instituție și, de asemenea, cu 
limba latină. Latina a rămas limba de comandă în armată și limba 
de comunicare a sistemul juridic – chiar și pentru unitățile stațio-
nate departe, în orientul grecesc, în nord sau în sud. Ambele sunt 
zone semantice în care cuvinte străine latine sunt apoi transpor-
tate în greaca bizantină, de exemplu, și în unele cazuri și în arabă.

Nu știm exact cum a arătat această carieră militară la începu-
turile sale. Pe baza dovezilor interne, a existat o serie de speculații 
cu privire la faptul că Ammianus Marcellinus a avut ceva de-a face 
cu artileria în special. El descrie echipamentul de artilerie în foarte 
multe detalii atunci când descrie un asediu. Există astfel de consi-
derații, precum și altele, dar ele nu sunt convingătoare. În orice caz, 
Ammianus avea în spate o lungă carieră militară, de soldat și ofițer. 
Îl găsim în anii 360 în marile campanii romane din Orient, iar în 
363 a luat parte la campania parto-persană a împăratului Iulian. 
Această campanie nu s-a încheiat cu bine pentru romani. Iulian a 
căzut pe câmpul de luptă departe în est, iar Ammianus Marcellinus 
a reușit să scape cu o mare parte a armatei. El se întoarce în orașul 
său natal și petrece acolo aproape două decenii, până în anul 380. 
Abia acum, la vârsta de cincizeci de ani, Ammianus Marcellinus 
pleacă la Roma și probabil că rămâne la Roma până la moartea 
sa, probabil în jurul anului 395, spre sfârșitul secolului al IV-lea. 
Probabil că în timpul acestei perioade romane a început să își scrie 
opera. Prima parte a lucrării sale, cărțile 1-25, a fost publicată în 
391/92 d.Hr., acoperind istoria romană până la moartea împăratului 
Iulian în campania menționată mai sus. Datorită succesului acestei 
relatări, el a decis să continue lucrarea până în epoca sa, adică până 
în anul 378 d.Hr., care este punctul final pentru lucrarea care s-a 
păstrat și care este, în această formă, completă.



171istoriografia senatorială a epocii imperiale: tacitus și ammianus marcellinus

Ammianus Marcellinus a fost plasat ca apropiat al cercului lui 
Symmachus. Această ipoteză se poate aplica în cel mai bun caz 
anilor 380-395. În această perioadă, el a fost în contact cu acest 
cerc al lui Symmachus unde aristocrația romană tradiționalistă s-a 
reunit și a construit ceva similar unei linii de rezistență la nivel 
politic și literar împotriva împăraților creștini. Acesta este tot ce 
știm despre biografia lui Ammianus Marcellinus.

9.7.2. Opera
Din păcate, lucrarea istoriografică a lui Ammianus nu s-a păstrat 
în întregime. Aceasta a fost inițial planificată să cuprindă două-
zeci și cinci de cărți. Proiectul pe care și-l propusese Ammianus 
Marcellinus era o continuare a lui Tacitus. El dorea să înceapă cu 
moartea lui Nerva (98 d.Hr.) și să continue istoriografia romană a lui 
Tacitus până în zilele sale sau până la moartea unui mare împărat 
roman din perspectiva lui Ammianus Marcellinus, și anume Iulian 
(363 d.Hr.). Istoriografia creștină îi va acorda acestuia epitetul de 
Apostata, „apostatul”: crescut ca un creștin și provenind din di-
nastia constantiniană, el a respins creștinismul atunci când a fost 
la putere. În schimb, el a propagat cultele tradiționale împotriva 
creștinismului, deși acum aflându-se sub forma instituționalizării 
religiei creștine. El voia să transfere formele organizaționale ale 
bisericii creștine și angajamentul său caritabil în domeniul cultelor 
tradiționale. Acest proiect original al lui Ammianus Marcellinus, 
cuprins între anii 98 și 363 în douăzeci și cinci de cărți, a fost extins 
într-o a doua fază cu șase cărți mergând până în anul 378.

Dacă ne uităm acum la amploarea lucrării pentru fiecare epocă 
în parte, observăm că Ammianus Marcellinus dedică un total de do-
uăzeci și cinci de cărți perioadei 98-363 d.Hr. și șase cărți numai ur-
mătorilor cincisprezece ani. Această relație dintre istoria antică și 
contemporană este deja reflectată în prima parte: partea conservată 
a cărților 14-31 (adică doar douăsprezece cărți din prima parte) în-
cepe în anul 353. Pentru ultimii doisprezece ani ai acestei perioade, 
Ammianus Marcellinus folosește douăsprezece din cele douăzeci și 
cinci de cărți ale sale, adică jumătate, pentru ultimii zece ani ai unei 
relatări care se întinde pe o perioadă de două sute cincizeci de ani. 
Relatarea lui Ammianus Marcellinus trebuie să fi fost foarte densă 
în primele părți și nu ar fi putut fi decât foarte sumară. Cu toate 
acestea, pierderea acestor prime părți este regretabilă pentru noi 
deoarece există foarte puține surse alternative disponibile, în speci-
al pentru secolul al III-lea și începutul secolului al IV-lea.

9.7.3. Orientare
Pierderea este regretabilă și pentru că Ammianus Marcellinus, în 
ciuda puternicei comprimări din prima parte, nu a încercat doar 



172 jörg rüpke

să se conecteze cu Tacitus în ceea ce privește perioada relatării, 
ci și să realizeze tipul de istoriografie prezentat de Tacitus și să îl 
transfere propriului său subiect. Opera lui Ammianus Marcellinus, 
cu toate diferențele sale lingvistice de-a lungul a două sute cinci-
zeci de ani de istorie stilistică și istorie lingvistică, este foarte 
apropiată calitativ de „Analele” și „Istoriile” lui Tacitus, atât în 
ceea ce privește compoziția lingvistică, dar și pătrunderea materi-
alului istoriografic.

Este clar că un grec din est, care se ridică într-o carieră milita-
ră la nivel de ofițer superior, va avea o viziune politică și istorică 
diferită asupra prezentului său și asupra istoriei romane decât un 
originar din provinciile vestice, precum Tacitus, care era membru 
al clasei senatoriale și care a ajuns la nivelul de consulat și procon-
sulat. La sfârșitul secolului al IV-lea, Ammianus Marcellinus nu a 
scris o istoriografie senatorială precum cea a lui Tacitus. Pentru 
Tacitus, istoriografia senatorială însemna că acesta își interpreta 
propria situație ca fiind una care oscila între libertate republicană, 
cu rolul politic central al clasei senatoriale, și Principat, care deve-
nea din ce în ce mai dominant în cursul secolului I d.Hr. În secolul 
al II-lea d.Hr., nu exista nicio alternativă la regimul imperial, așa 
cum îl înțelegem noi. Nu forma de guvernare, ci personalitățile și 
strategiile conducătorilor erau în discuție.

Ammianus Marcellinus nu reprezintă acest tip de istoriografie 
senatorială, chiar dacă pare să existe o anumită apropiere datorită 
faptului că, la sfârșitul secolului al IV-lea, reacția păgână împotriva 
imperiului, devenit între timp creștin, a condus și la critici funda-
mentale. S-ar putea ca această orientare să fie unul dintre motivele 
pentru care Ammianus îl urmează pe Tacitus. Căci Tacitus nu a fost 
marele istoric roman în viziunea contemporanilor lui Ammianus și 
a istoriografiei și istoriei literare romane precedente.

Așadar, care este viziunea lui Ammianus Marcellinus asupra 
lucrurilor, în măsura în care aceasta poate fi reconstituită din 
opera sa, din punctele centrale ale operei sale? Pentru a înțele-
ge poziția lui Ammianus Marcellinus, două circumstanțe de bază 
ale acestui sfârșit de secol al IV-lea trebuie subliniate: aceste cir-
cumstanțe de bază sunt reprezentate, în primul rând, de situația 
politicii externe. Imperiul Roman avea în continuare o întindere 
geografică extinsă, dar frontierele nu mai erau calme. Existau con-
stant conflicte de frontieră grave, iar aceste conflicte de frontieră 
se extindeau adesea geografic și teritorial dincolo de zona de fron-
tieră, cu incursiuni profunde ale popoarelor germanice în special, 
dar și ale parților în est, de exemplu. Al doilea fapt fundamental 
este situația politicii interne. Proiectul de reformă al împăraților 
de la sfârșitul secolului al III-lea, Dioclețian și apoi mai ales di-
nastia constantiniană, a schimbat imperiul. Acesta a devenit un 



173istoriografia senatorială a epocii imperiale: tacitus și ammianus marcellinus

imperiu mult mai centralizat și birocratizat, chiar dacă amploarea 
acestui stat coercitiv din antichitatea târzie, așa cum este adesea 
numit, trebuie întotdeauna diferențiată în funcționarea sa efectivă 
de afirmațiile normative ale textelor juridice. În continuare, lipsa 
unui aparat polițienesc puternic și cuprinzător rămâne o caracte-
ristică a acestui Imperiu Roman. Textele juridice, care sunt princi-
palele noastre surse pentru aceste circumstanțe, nu pot fi citite ca 
descrieri ale unor situații reale decât într-o măsură limitată. 

Cu toate acestea, Imperiul Roman a devenit un imperiu pu-
ternic birocratizat și în această situație, dinastia constantiniană 
s-a dezintegrat. Deși prima jumătate a secolului al IV-lea a fost 
marcată de una sau două crime motivate din punct de vedere 
dinastic, sistemul de guvernare a fost de regulă destul de stabil. 
A început să se dezintegreze din nou la mijlocul secolului al IV-
lea, iar acest lucru a adus schimbări în cadrul situației politicii 
interne. Fenomenele de criză, nu numai în politica externă, ci și 
în politica internă, precum împărații soldați, și anume împărați și 
pretendenți care erau proclamați de către armatele lor în competi-
ție unii cu alții, erau din nou comune.

Dacă luăm acești doi factori drept context, atunci putem 
înțelege mai bine unele dintre deciziile fundamentale ale lui 
Ammianus și unele dintre punctele sale centrale de interes. Și aici 
ar trebui subliniate două aspecte. Unul este contrastul dintre bar-
bari și lumea civilizată. Aceasta nu este doar o constelație politică 
și militară, ci și o situație morală, o ciocnire a diferitelor atitudini 
morale și etice de bază. Pentru lumea civilizată, termeni precum 
moderatio, „moderație”, și disciplina joacă un rol major, în timp 
ce pentru barbari, un termen precum immanitas, „intemperanță”, 
joacă un rol foarte important.

Conceptele îndrumătoare moderatio și disciplina care sunt 
importante în domeniul militar, dar și în multe alte domenii, nu 
erau importante doar pentru contrastul dintre barbari și lumea 
civilizată, ci erau folosite și pentru a caracteriza situația internă 
a Imperiului Roman, și anume comportamentul împăraților ro-
mani sau al celor care se aflau la putere. De asemenea, Ammianus 
Marcellinus aplică acestor persoane în mod repetat standardul 
conform căruia ar trebui să-și exercite autodisciplina și să-și li-
miteze propriile puteri sau mijloacele de putere pe care le au la 
dispoziție. Oare le limitează funcționarii la minimul necesar sau 
devine un anumit conducător sau în acest caz, un guvernator 
de provincie sau comandant, o persoană cu mentalitate absolu-
tistă? Autocontrolul ar fi cuvântul-cheie decisiv în evaluarea lui 
Ammianus asupra guvernării romane pe plan intern, iar el este 
în mod special interesat de acest autocontrol în situații extreme, 
cum ar fi dezastrele sau revoltele interne. Dar cum rămâne cu au-



174 jörg rüpke

tocontrolul, cu ceea ce, în ultimă instanță, diferențiază civilizația 
de puterea, forța și energia barbară?

Acest concept de autocontrol deja indică faptul că Ammianus, 
la fel ca Tacitus, aduce o perspectivă puternic moralizatoare isto-
riei romane. Moderatio și disciplina joacă un rol nu doar la nivelul 
conducătorului, ci și la nivelul întregului popor. Faptul că cineva 
nu este pur și simplu reprezentat indirect de către conducători 
este important și pentru acest contrast între civilizație și barbari. 
Această perspectivă morală este perspectiva unui grec străin care 
a intrat în societatea romană urmând calea militară, dar care, cu 
toate acestea, dezvoltă o analiză uimitor de profundă a acestei so-
cietăți, atât în ceea ce privește comportamentul clasei superioare, 
cât și al maselor largi, în special al populației romane urbane.

Pentru a încheia această scurtă schiță, ar trebui să se facă re-
ferire la o mică secțiune din prima parte a operei sale (14,6), în 
care Ammianus oferă o descriere foarte detaliată a vieții romane 
urbane și unde încorporează multe dintre criticile formulate de 
Tacitus în Germania în opera sa într-o descriere directă, uneori aproa-
pe satirică, a vieții romane urbane. Ammianus este o persoană care a 
crescut departe de Roma și care a ajuns la Roma abia la bătrânețe. 
Pentru el, Roma simbolizează Imperiul Roman. Dar Roma nu este 
niciodată singurul oraș în care se manifestă viața romană, în timp 
ce Tacitus se concentrează mult mai mult asupra orașului Roma 
și recunoaște Imperiul Roman mult mai puternic în orașul Roma. 



10. Istoria romană prin ochii grecilor

Istoriografia romană, dacă luăm pur și simplu în considerare ter-
menul, are două sensuri: pe de o parte, este istoriografia produsă în 
Roma sau în Imperiul Roman și, pe de altă parte, istoriografia care 
s-a ocupat de Roma. Tocmai datorită circumstanțelor din Roma 
și din Imperiul Roman, care era și un imperiu vorbitor de limbă 
greacă, cel puțin în Orient, vom discuta măcar pe scurt despre is-
toriografii din perioada imperială care au scris în greacă. Exemplul 
lui Ammianus Marcellinus a arătat deja că au existat și persoane 
de origine greacă și care au scris literatură și istoriografie în latină.

Persoanele prezentate variază în timp începând cu perioada 
augustană (Dionisius din Halicarnas) și mergând până în secolul 
al II-lea (Appian) și începutul secolului al III-lea (Cassius Dio și 
Herodian). Au existat mult mai mulți istorici greci. Polybios, care 
a scris încă din secolul al II-lea î.Hr., este omis; dar toți cei ale 
căror lucrări nu s-au păstrat sau care nu au scris în special isto-
rie romană sunt, de asemenea, omiși. Cu toate acestea, au rămas 
mulți cronicari și istoriografi de istorie universală și biografi care 
au scris în greacă, dintre care unii sunt menționați în tabelul pri-
vind istoriografia imperială (4.6.3). Fragmentele istoricilor greci 
pe care Felix Jacoby a început să le publice îi documentează și pe 
acești mulți autori ale căror lucrări nu s-au păstrat direct. Patru 
persoane și patru lucrări vor fi utilizate în continuare pentru a 
prezenta contextele în care au fost scrise aceste lucrări, aceasta 
fiind singura modalitate de a ilustra gama și diferitele fațete ale 
istoriografiei imperiale.

10.1. Dionisius din Halicarnas
Despre Dionisius din Halicarnas, ca și despre următorii autori des-
pre care vom vorbi, avem informații doar din propria operă. Acesta 
s-a născut, așa cum sugerează și numele său, în Halicarnas, un oraș 
din Asia Mică. Dionisius se introduce la sfârșitul lungii prefețe a 
operei sale (1.8) prin fraza „Eu sunt Dionisius, fiul lui Alexandru 
din Halicarnas”. În anul în care Augustus, potrivit lui Dionisius, 
a instaurat definitiv pacea, probabil în anul 30 î.Hr., el ajunge la 
Roma și își petrece acolo cel puțin douăzeci și doi de ani din viață.



176 jörg rüpke

A lucrat în primul rând ca profesor de oratorie. A scris o serie 
întreagă de critici retorice, în special stilistice, dintre care unele 
au fost păstrate și transmise. Îl vedem ca pe un aticist, și anume 
ca pe un retor și critic stilistic care se bazează pe retorica atică a 
secolului al IV-lea, în special pe Demostene, ca model stilistic. În 
scrierile sale, acesta a stabilit și diverse reflecții teoretice asupra 
istoriografiei. Dionisius este menționat de Quintilian ca retor, 
dar numai în trei locuri în listele de retori. Din câte ne putem da 
seama din dovezile pe care le avem, el nu era deosebit de apreciat 
ca retor în perioada imperială. În epoca bizantină, el a devenit 
însă expertul principal al stilului; lucrările sale teoretice erau 
acum larg primite.

Dionisius vine deci la Roma și învață latina în anii următori 
– după cum spune în prefață – și se hotărăște să scrie o istorie 
romană. Aceasta urma să completeze lucrarea lui Polybios din pe-
rioada timpurie. Polybios și-a început relatarea cu Primul Război 
Punic din 264 î.Hr. și apoi a continuat-o cu adăugări repetate până 
aproape de mijlocul secolului al II-lea î.Hr. Dionisius își justifică 
decizia în favoarea extinderii prin două motive: pe de o parte, el 
vrea în primul rând să aducă istoria romană grecilor. El scrie în 
greacă, nu pentru că o consideră a fi limba literară mai potrivită, 
ci pentru că el vrea să scrie o istorie romană pentru greci. Istoria 
romană nu își găsise încă o reprezentare adecvată în limba greacă, 
dar era important pentru lumea grecească să vadă că această pu-
tere conducătoare, care preluase mai mult sau mai puțin domina-
ția mondială și care continua, fără îndoială, să o apere în viitorul 
apropiat, domina în mod incontestabil și meritat lumea medite-
raneeană. Acest lucru era justificat prin numeroase exemple de 
virtus, de virtuți, de altruism, de curaj. În multe locuri, nu putem să 
nu avem impresia că el scrie și pentru un public roman.

Pentru Dionisius, dezvoltarea hegemoniei romane nu este un 
proces aleatoriu, jocul unei voințe malefice sau o doctrină a unei 
succesiuni necesare de imperii mondiale, în care sfârșitul impe-
riului mondial roman ar fi deja preprogramat. În schimb, el vrea să 
prezinte actuala putere romană ca fiind obținută în mod meritat. 
Grecii ar trebui să știe acest lucru. Transmiterea unei astfel de 
viziuni grecilor subjugați nu era un proiect ușor. Soluția, precum 
și al doilea motiv al lui Dionisius, este că Roma este un oraș grec 
prin prisma fondării acestuia. Astfel, Dionisius este neobosit nu 
doar în a traduce instituțiile romane în greacă pentru a le face 
inteligibile grecilor, ci și să demonstreze în mod repetat că nu este 
vorba doar de o chestiune de traducere, ci că există aici paralele 
structurale reale: evoluții similare și instituții similare în Grecia 
și Roma. Acestea pot fi explicate în cele din urmă prin faptul că 
Roma este un oraș grecesc din punct de vedere al istoriei fondă-



177istoria romană prin ochii grecilor

rii sale, una dintre coloniile grecești, printre altele, care a preluat 
prin urmare în mod meritat dominația mondială.

Dionisius nu era un atenian, ci un grec din Asia Mică. Probabil 
că un atenian nu ar fi fost capabil să dezvolte o astfel de viziune 
asupra istoriei. Ambele elemente, viziunea sa asupra istoriei an-
cestrale a Romei și insistența deosebită asupra elementelor poziti-
ve ale istoriei romane, pe de o parte, și argumentul conform căruia 
istoria romană, în ansamblul său, a fost prezentată în limba greacă 
doar de câțiva greci, și atunci doar superficial, îl determină să își 
concentreze propria relatare asupra perioadei romane timpurii. 
Tocmai această perioadă romană timpurie este cea care nu își gă-
sise o reprezentare completă în limba greacă. De aici și proiectul 
de a descrie anii 753-264 î.Hr., și anume de la întemeierea Romei 
încoace, această istorie timpurie într-un total de douăzeci de volu-
me – suluri, după cum trebuie să ne amintim mereu.

În plus, Dionisius este un retor și un critic stilistic. Acest 
proiect al istoriografiei romane este un proiect în care el vrea să 
demonstreze și să-și realizeze propriile orientări teoretice. Este o 
greacă plăcută cea pe care o scrie, fără fraze grecești supraîncărca-
te. Dar mai presus de toate, este o lucrare de istorie în care domină 
discursurile – aproximativ o treime din întregul text este formată 
din discursuri. Nu reprezintă o problemă pentru Dionisius să com-
pună un duel oratoric pentru un eveniment, să zicem, din secolul 
al VIII-lea î.Hr. care să se întindă pe mai multe pagini tipărite.

Din cele douăzeci de cărți ale lui Dionisius, doar prima jumăta-
te s-a păstrat în întregime, cărțile de la 1 la 10, iar cartea a 11-a s-a 
păstrat doar parțial. Pentru celelalte, există fragmente din perioa-
da bizantină, în special din timpul împăratului Constantin al VII-
lea, supranumit Porphyrogennetos („Porfirogenetul”). În secolul 
al X-lea, acesta s-a angajat ca diverse relatări istorice să fie extrase 
pentru a compila un manual istoric pentru sine, întreaga istorie de 
la cei mai buni istorici într-un fel de reader’s digest. În acest fel ni 
s-au păstrat diverși autori antici, sau cel puțin fragmente; poate că 
unii au pierit tocmai pentru că acum existau fragmente. 

Evenimentele descrise de părțile lucrării care ni s-au păstrat 
sunt premergătoare anului 440 î.Hr. Concluzia lor se află într-o 
perioadă despre care, din perspectiva de astăzi, se știu foarte pu-
ține lucruri despre Roma și pentru care trebuie să ne bazăm în 
principal pe sursele arheologice. Dacă ne gândim la fasti, știm în 
esență ceea ce credea secolul I î.Hr. despre cine fusese consul în 
acea perioadă. Titus Livius este mult mai concis pentru această 
perioadă timpurie, dar pentru primii trei sute de ani de istorie ro-
mană, Dionisius scrie deja peste zece cărți. Din punct de vedere 
istoric, aceste cărți ca surse ale acestei perioade timpurii sunt în 
consecință aproape fără valoare, sau cel puțin problematice. 



178 jörg rüpke

Cu toate acestea, această lucrare este foarte importantă în mă-
sura în care aceeași perioadă este descrisă și în Titus Livius, iar 
Titus Livius și Dionisius se bazează pe aceleași surse. Dionisius 
oferă o listă lungă de surse pe care pretinde să le fi folosit. Aceasta 
este cu siguranță exagerată, dar el a citit fără îndoială o serie în-
treagă de lucrări ale analisticii recente, care altfel sunt complet 
pierdute. Acest lucru ne oferă posibilitatea de a vedea cum sunt 
analizate sursele în Titus Livius și în Dionisius și de a încerca o re-
constituire a acestor surse anterioare. Dionisius este de asemenea 
important pentru punctele în care acesta își proiectează propriul 
prezent înapoi în perioada timpurie sau atunci când compară 
presupusele instituții timpurii cu propriul său timp, oferind astfel 
informații valoroase despre perioada augustană.

Înainte de a încheia această discuție referitoare la Dionisius, o 
scurtă referire trebuie făcută asupra unui aspect particular al in-
fluenței istoriei sale. Aceste douăzeci de cărți de preistorie roma-
nă, această „arheologie”, și-au găsit o paralelă în opera lui Flavius 
Josephus, un scriitor evreu din timpul perioadei flavienilor care, 
în douăzeci de cărți, a prezentat preistoria ebraică în limba greacă 
pentru cititori din afara cercurilor evreiești. Nu este sigur dacă el 
a fost inspirat de Dionisius, dar același număr de cărți și parale-
lismul titlului sugerează că a fost. Opera lui Flavius Josephus s-a 
păstrat și este interesantă, în paralel cu relatarea lui Dionisius, 
prin prisma faptului că ne oferă o idee asupra problemelor pe care 
le implică – pentru o persoană din antichitate, cât și pentru noi 
astăzi – traducerea unei culturi într-o altă cultură, în prezentarea 
acesteia în așa fel încât să devină recognoscibilă ca o cultură străi-
nă, dar care să poată fi totuși recunoscută cu simpatie ca o varian-
tă a propriei noastre culturi. În cazul lui Dionisius, reprezentarea 
unei culturi străine pentru propriul popor, în cazul lui Flavius 
Josephus, reprezentarea propriei culturi pentru un popor străin. 
Nu mai avem vreo informație despre Dionisius din Halicarnas 
după publicarea lucrării sale în anul 7 î.Hr.

10.2. Appian
Appian s-a născut probabil în Alexandria cu puțin timp înainte de 
anul 100 d.Hr. Îl găsim pe Appian lucrând ca advocatus la Roma în 
secolul al II-lea sub Hadrian, adică după 117 d.Hr., deși nu știm 
exact dacă acesta era un advocatus fisci, adică un fel de procuror, 
sau dacă deținea o altă funcție juridică. Appian era activ în clasa 
superioară romană. Există un schimb de scrisori cu Fronto, tutore-
le prinților la mijlocul secolului al II-lea. Appian devine mai târziu 
Procurator Augusti. Aceasta este o funcție pentru un administrator 
de o vârstă înaintată, din anii 160. Nu este o poziție asociată cu o 
funcție specifică, ci mai degrabă un titlu onorific pentru Appian. 



179istoria romană prin ochii grecilor

Nu doar funcția onorifică este târzie, dar și lucrarea istorică a lui 
Appian, care se numește pur și simplu „Istoria romană”, Romaiká, 
este, de asemenea, târzie (aceasta este cea mai des întâlnită formă 
de titlu pentru relatările despre istoria romană). Ea a fost finalizată 
în jurul anului 160 d.Hr., poate câțiva ani mai târziu, dar nu după 
165. Această lucrare cuprinde cel puțin, dar probabil exact, două-
zeci și patru de cărți. Appian prezintă întreaga istorie romană, dar 
nu o mai prezintă ca o poveste continuă, ca o istorie a ascensiunii 
Romei sau într-un mod asemănător. Mai degrabă, este vorba acum 
de o perspectivă imperială care nu mai identifică istoria romană 
doar cu orașul Roma și, în consecință, urmărește un principiu re-
gional de reprezentare.

Appian descrie în principal conflictele externe ale Romei cu 
alte popoare. El și-a scris cărțile în ordinea în care aceste popoare 
s-au întâlnit cu romanii – de obicei într-un mod neplăcut. El scrie 
trei cărți despre preistoria romană: Italikê (istoria italică), Samnitikê 
(istoria samnită sau războaiele samnite). El trece apoi prin lumea 
mediteraneeană în cursul istoriei romane, Keltikê (istoria galică), 
apoi zonele care au intrat în contact cu Roma prin războaiele pu-
nice, istoria siciliană, apoi o carte despre războiul lui Hannibal, 
despre Spania, despre diferitele zone din Orient, Grecia.

Acest principiu de reprezentare nu duce la o linie continuă, 
ci la duplicări multiple. Atunci când Appian scrie cartea Keltikê, 
adică războaiele celtice, galice, dintre romani și gali, el începe cu 
prima întâlnire dintre Roma și triburile galice din secolul al IV-lea 
î.Hr., dar apoi ajunge la cucerirea Galiei de către Cezar. Cartea 
despre războiul cu Hannibal, însă, are loc din nou la sfârșitul se-
colului al III-lea. Acestea sunt relatări centrate pe regiuni, menite 
să ofere o imagine de ansamblu asupra istoriei romane, dar care 
sunt pline de diverse probleme cauzate de suprapuneri, duplicări, 
referințe încrucișate în mod constant și alte probleme similare. În 
general, cu această concentrare asupra evenimentelor războinice, 
Appian zugrăvește o imagine a istoriei romane până în timpul vie-
ții sale, până la cuceririle lui Traian.

Din aceste douăzeci și patru de cărți, ni s-au păstrat cărțile 6-9 
– cea de-a 9-a prezentând deja lacune – și cărțile 11-17, acoperind 
în esență perioada de la cel de-al doilea război punic la perioada au-
gustană. Cu cinci cărți despre războiul civil al lui Marius împotriva 
lui Sylla și preistoria acestuia datată de la frații Gracchi, iar apoi 
din nou cu cărțile despre conflictul lui Octavian cu Marc Antoniu, 
Appian este în multe cazuri singura sursă pentru această perioa-
dă. Appian este caracterizat, în general, printr-un stil mai degrabă 
concis, iar ca istoric, printr-o concentrare asupra istoriei politice, 
cu o atenție deosebită acordată proceselor militare și diplomatice. 
Punctul său de vedere central – similar cu cel al lui Polybios și apoi 



180 jörg rüpke

cu cel al lui Dionisius din Halicarnas – este de a face expansiunea 
romană inteligibilă pentru greci. Cu acest obiectiv și cu limitări-
le care rezultă din el, Appian – despre ale cărui surse știm foarte, 
foarte puține, fiindcă nu avem surse păstrate pentru perioade lungi 
de timp – pare a fi, în ansamblu, un autor de încredere.

10.3. Cassius Dio
Cassius Dio sau Dio Cassius, cu numele de familie Cocceianus, 
care a trăit între aproximativ 155 și 235 d.Hr., provenea din Niceea, 
tot din Asia Mică. Viața sa este cunoscută exclusiv din propria 
sa operă. Acest Dio făcea deja parte din Senat sub împăratul 
Commodus la sfârșitul secolului al II-lea d.Hr. La începutul seco-
lului al III-lea, sub Septimius Severus (193-211 d.Hr.), a fost consul 
suffectus și a devenit proconsul al provinciei Africa sub Severus 
Alexander în anii 220. În anul 229, acesta a fost consul ordinarius 
împreună cu împăratul – o mare onoare –, iar numele său a apă-
rut în fasti, care dădeau numele anilor; acesta ajunsese la cea mai 
înaltă funcție romană, fiind coleg al împăratului. Cu toate acestea, 
Dio Cassius este sfătuit de împărat să părăsească Roma deoarece, 
în timpul serviciului militar, acesta exercitase prea multă rigoare 
militară și risca să fie ucis în calitate de consul ordinarius de către 
pretorieni, din furie sau din răzbunare. Dio Cassius renunță atunci 
la funcția sa și se retrage în orașul său natal.

Opera sa literară a început sub Septimius Severus, pe care 
acesta, la fel ca mulți dintre contemporanii săi, pare să-l fi văzut 
ca pe noua mare speranță a Imperiului Roman. A început cu re-
prezentări panegirice ale acestui împărat și în acest fel a ajuns 
să scrie istorie, despre care el însuși spunea că a adunat-o timp 
de zece ani și apoi a scris-o timp de doisprezece ani. O lucrare 
care acoperă un total de optzeci de cărți de istorie romană de la 
începuturi până în prezentul său, până la consulatul acestuia din 
229 d.Hr., și care prezintă această perioadă mai mult sau mai puțin 
uniform. El ajunge la perioada republicană târzie și augustană 
abia în cărțile 40/50.

Dintre aceste optzeci de cărți, ni s-au păstrat cărțile 36-60, 
care corespund perioadei de timp dintre anii 68 î.Hr. și 47 d.Hr., 
și anume, perioada târzie a ascensiunii lui Pompei până la împă-
ratul Claudius. Părțile de dinainte și de după sunt reprezentate 
prin fragmente relativ extinse din perioada bizantină (Ioannes 
Xiphilinos pentru cărțile 36-80 și Ioannes Zonaras pentru cărțile 
1-21; 44; 80; de asemenea, prin alte colecții de fragmente, coman-
date tot de către împăratul Constantin al VII-lea Porfirogenetul).

Cassius Dio scrie istoria romană cu o atitudine foarte pozitivă, 
altfel poate că nu ar fi scris-o cu o asemenea amploare sau nu ar 
fi ales acest punct de plecare timpuriu. Pe de o parte, el are în 



181istoria romană prin ochii grecilor

vedere o istoriografie orientată înspre forma continuă, analistică, 
dar se și desprinde de aceasta prin încercarea de a crea contex-
te factuale. De exemplu, el rezumă diverse conspirații împotriva 
lui Augustus – iar în momentul în care prima este introdusă, de 
exemplu, ne confruntăm adesea cu problema faptului că lucrurile 
nu pot fi datate tocmai din cauză că această prezentare liniară, 
analistică, nu cere ca evenimentele individuale să fie datate. Dio 
este un observator iscusit și este interesat de modul în care acest 
vast Imperiu Roman putea funcționa ca o monarhie. Aceasta nu 
este o „istoriografie senatorială” în sensul unei perspective critice 
asupra imperiului, ci o încercare de a identifica problemele tipi-
ce și soluțiile viabile. Actorii istorici joacă aici un rol important; 
elementele biografice sunt puternic reprezentate. Cassius Dio nu 
este un critic, ci un teoretician al Principatului, care proiectea-
ză înapoi în timp ideologia imperială a propriei sale epoci și, în 
consecință, interpretează istoria romană ca o istorie unificată și 
Imperiul Roman ca o instituție unificată din timpul lui Augustus 
și până în prezent, adică până la dinastia Severilor. 

10.4. Herodian
În cele din urmă, o privire foarte scurtă asupra lui Herodian, des-
pre care știm și mai puține. A fost probabil un contemporan al lui 
Cassius Dio, născut probabil în jurul anului 160 d.Hr. Lucrarea sa 
acoperă perioada cuprinsă între anii 180 și 238 d.Hr., de la moartea 
lui Marc Aureliu până la venirea lui Gordian al III-lea la tron. Din 
moment ce spune că aceasta a fost perioada vieții sale, trebuie să 
fi trăit deci la scurt timp după aceea. Fiind foarte bătrân în acest 
an 238 d.Hr., în jur de șaptezeci de ani, momentul nașterii sale 
ne duce înapoi în timpul lui Marc Aureliu. Poziția socială a lui 
Herodian este destul de neclară. Ar fi putut deține o funcție cava-
lerească la Roma sau poate că era doar un libert.

Relatarea lui Herodian se concentrează în întregime asupra 
împăraților din această perioadă. Este începutul perioadei împă-
raților soldați. Împărații se schimbă mult mai des; la fel ca în cazul 
trecerii de la epoca Antoninilor la cea a Severilor, există o serie 
de asasinate. Herodian oferă o relatare practic continuă a acestei 
perioade în doar opt cărți. Acest număr mic de cărți se datorează 
faptului că el încearcă să evidențieze caracteristicile unui împărat, 
ale unei constelații de la curte sau caracteristicile unei epoci re-
strânse prin descrierea unor episoade individuale. Chiar și pentru 
un împărat care a domnit timp de cincisprezece sau douăzeci de 
ani, acest lucru poate însemna uneori ca acesta să fie prezentat 
în doar trei sau patru episoade. Herodian reușește astfel să facă 
o relatare lizibilă, foarte interesantă și convingătoare, a acestor 
evenimente din jurul împăratului și curții sale. Cu toate acestea, 



182 jörg rüpke

există doar câteva evenimente, care nici măcar nu sunt datate în 
mod exact, dar care sunt menite doar să le caracterizeze. O linie 
mai lungă de dezvoltare nu ar trebui să rezulte din acestea; este 
întocmai coloritul evenimentelor și personajelor care formează 
intenția afirmațiilor. Acest lucru nu este favorabil unei povestiri 
continue a evenimentelor. Herodian nu a fost doar contemporan al 
lui Cassius Dio, dar probabil că l-a și folosit ca sursă, deși într-un 
mod independent. Relația dintre cei doi este dezbătută în litera-
tura de cercetare. Tipul ambelor lucrări istorice și poziția socială 
a autorilor sugerează că Herodian l-a folosit pe Cassius Dio și nu 
invers.

10.5. Sursele istoriografice referitoare la istoria 
romană
Prezentarea acestor autori greci trebuie încheiată printr-o scurtă 
discuție privind sursele care apar în lucrările de limba greacă și 
latină pentru epocile individuale ale istoriei romane. În această 
prezentare, doar lucrările istorice continue și de amploare vor fi 
luate în considerare. Vor fi excluse așadar nu doar monografiile 
despre perioade mai scurte (Cezar, Sallustius), ci și breviarele, cro-
nicile sau istoriile universale. 

Diagrama arată, de asemenea, modul în care autorii indivi-
duali sunt interconectați. Dionisius din Halicarnas a continuat 
proiectul lui Polybios și a stabilit astfel anul 264 î.Hr. ca an de 
referință. Ammianus îl continuă pe Tacitus, iar ca urmare, anul 
96 d.Hr. devine an de referință, deși cărțile relevante în acest sens 
lipsesc de ambele părți.

Ceea ce va urma în capitolul următor este o linie continuă în-
tr-un gen ușor diferit, cu numele autorilor Plutarh, Suetonius, dar 
și al Istoriei Augusta. Având în vedere situația surselor referitoare 
la relatările continue asupra istoriei romane, putem fi recunoscă-
tori că suntem în posesia unui număr mare de biografii. În ceea ce 
privește sursele, biografiile lui Plutarh – care se situează începând 
cu perioada romană timpurie, dar care oferă o serie de biografii și 
pentru perioada republicii târzii –, iar apoi pentru perioada im-
perială, biografiile imperiale ale lui Suetonius până la împăratul 
Domițian și apoi de la împăratul Hadrian, Istoria Augusta, for-
mează elementele centrale ale tradiției noastre istorice – în măsu-
ra în care acestea sunt sursele care s-au păstrat. 



183istoria romană prin ochii grecilor





11. Biografia

11.1. Înapoi la naratologie 
Reducerea narativă creează scheme. Prin omiterea detaliilor, prin 
simplificarea evenimentelor complexe și, în cele din urmă, prin 
atribuirea de nume și aplicarea unor caracteristici stereotipe su-
biectului real al povestirii, se dezvoltă scheme narative care pot fi 
identificate la un nivel mai general decât povestirile individuale. 
Astfel de scheme ajută la urmărirea și memorarea povestirilor; 
termeni precum „expediție” sau „bătălie”, „evanghelie” sau „pa-
timă” indică astfel de structuri narative. Ele sporesc gradul de 
conectivitate al povestirii concrete, adică posibilitatea de a o ra-
porta la alte povestiri. Transpunerea schemelor narative puternic 
reduse din Iliada și Odiseea în Eneida lui Vergiliu a făcut posibilă 
integrarea tradițiilor locale italiene. Patimile lui Iisus ar fi putut 
servi drept model pentru martiriu pentru Ignație al Antiohiei sau 
pentru Policarp al Smirnei. 

Una dintre cele mai de succes scheme întâlnite în Antichitate 
a fost cea biografică. Relatarea succintă a unei vieți a fost un ele-
ment al narațiunilor despre trecut în multe tradiții circum-me-
diteraneene. În perioada elenistică, aceasta a devenit atât de im-
portantă încât a dat naștere unor texte independente, bioi, scrise 
de politicieni și scriitori, de profeți și conducători ai școlilor fi-
losofice – până la marginea estică a lumii elenistice și chiar mai 
departe, dacă ne gândim la Buddha și la călugării și călugărițele 
sale. Importanța acordată genealogiei a dus la apariția unor texte 
serializate precum cele cunoscute din „Viețile împăraților”, lucra-
rea lui Suetonius, sau din „Viețile poeților”. Structurile și evaluări-
le erau la fel de variate precum domeniile abordate, iar contextele 
glorificatoare sau denigratoare ale funeraliilor, ceremoniile de în-
coronare sau procesele, concurau între ele în definirea criteriilor. 

Biografiile ilustrează într-un mod special o caracteristică ge-
nerală a povestirii și unul dintre motivele succesului său. În ceea 
ce privește succesiunea reală a evenimentelor și interdependența 
lor, schematizarea duce fie la o motivație slabă, fie la o suprade-
terminare cauzală. Povestirea este cunoaștere, dar a povesti este 
comunicare. Atât lipsa unei motivații suficiente, cât și supradeter-



186 jörg rüpke

minarea cauzelor îl obligă pe ascultător să participe activ, fie pentru 
a completa, fie pentru a tria explicațiile. În acest fel, ele încurajează 
însușirea unei narațiuni de către persoane diferite. Tipică narațiu-
nii este motivația sub forma atribuirii caracterului de actor fie unor 
actori umani, fie unor actori supraumani, care creează o „supra-co-
erență” a cursului evenimentelor care nu mai este acum contingent.  

Ceea ce este important pentru istoria literară a timpului este 
faptul general că ceea ce reprezintă o explicație reușită (sau sub-
versivă) variază foarte mult de la epocă la epocă, de la context la 
context, dar și de la individ la individ. Pentru Antichitate, întreaga 
gamă de narațiuni etiologice poate fi amintită aici. Credibilitatea 
unei anumite instituții, unei combinații ciudate de elemente în 
ritual sau în topografie este „explicată” prin emplotment, prin în-
cadrarea acesteia într-o succesiune de evenimente. Ca urmare, 
elementele menționate sunt prezentate ca rezultate ale acțiunilor 
nu exagerat de complexe ale unor actori. Miracolele sau omina 
în general oferă un instrument puternic de supradeterminare a 
narațiunilor fără a sublinia istoricitatea în fiecare caz. Chiar și 
narațiunile analitice ale lui Tacitus sau cele factual-istorice ale lui 
Cezar din „Anale” sau din „Comentarii” conțin astfel de elemen-
te. Mai multă importanță este acordată economiei narative decât 
certitudinii istorice. După cum au arătat studiile din domeniul ști-
ințelor cognitive, tocmai iritarea generată de contextele cel puțin 
contraintuitive este cea care face istoria mai memorabilă. 

Cu toate acestea, în afară de aceste elemente minunate și ușor 
de memorat ca subiecte ale descrierilor biografice, practicile și 
credințele religioase și-au făcut loc destul de lent în textele de 
tip biografic. Am ales două exemple timpurii cu contexte diferite: 
Plutarh, care a fost inovator prin comparație cu tratatele istorio-
grafice anterioare referitoare la același personaj, a optat pentru o 
biografie cuprinzătoare a celui de-al doilea rege al Romei, Numa, 
scrisă după moartea lui Domițian și anume după anul 96 d.Hr. 
Reluând mai multe trăsături tradiționale în acest cadru, Plutarh 
practică diversificarea (a se vedea mai jos) prin atribuirea rolului 
de pontifex lui Numa. Acest lucru este iritant în măsura în care 
Numa fusese caracterizat anterior ca o figură fondatoare care 
se situa deasupra tuturor instituțiilor considerate caracteristice 
practicilor religioase publice la Roma. Mișcarea lui Plutarh se re-
ferea probabil la ascensiunea contemporană a acestui rol preoțesc 
în cadrul caracterizării morale a împăratului roman, care poate fi 
observată în mai multe texte contemporane. În calitate de filosof 
pitagoreic și rege, Numa, idealul unui conducător filosofic, oferea 
acum și un element explicit cultic. 

Supra-schema biografică, cu diferitele sale sub-scheme na-
rative, era foarte atractivă dincolo de biografiile lui Plutarh și 



187biografia

Suetonius. Autobiografia lui Flavius Josephus este un exemplu în 
acest sens. Precum lucrarea lui Plutarh despre Numa, și aceasta 
subliniază preocupările epocii și alege o încadrare „imperială”. El 
începe prin a se referi la originile sale sacerdotale și regale (1) și 
își încheie relatarea cu afirmația că „Domiția, soția lui Cezar, nu 
a încetat niciodată să-mi arate favoruri” (429). O influență și mai 
mare însă a fost exercitată de numeroasele Fapte și Evanghelii, 
care au fost scrise în principal în secolele al II-lea și al III-lea. Un 
astfel de interes biografic este evidențiat nu numai de Evanghelia 
lui Marcion din al doilea sfert al secolului al II-lea d.Hr. și de bo-
gata tradiție pe care a inițiat-o – precum narațiunile Viața lui Iisus 
și Patimile lui Iisus (dintre care doar patru au devenit în cele din 
urmă canonice) – ci și de selecția de epistole ale lui Paul, care ne 
permit să îl urmărim pe apostol de la Ierusalim la Roma. Extinderea 
acestui interes dincolo de tradiția iudaică este evidentă în „viețile” 
pitagoreice și nu numai. Poveștile unor vieți exemplare, cunoscute 
deja din epocile anterioare, sunt completate acum de povești des-
pre convertiri. Importanța acestor narațiuni concurente, în toată 
diversitatea lor, nu poate fi supraestimată. Forma comprimată, 
dar gonflabilă și flexibilă, le-a permis autorilor să genereze sau să 
reformuleze cunoștințe istorice, politice, morale și religioase în 
moduri care au permis atât atașamentul emoțional față de viețile 
povestite, cât și însușirea afirmațiilor și valorilor evocate în text, 
chiar dacă în măsuri diferite. Interesul crescut pentru sinele indi-
vidual în filosofie și textualismul religiei au mers mână în mână. 
Biografia a fost probabil cea mai importantă formă literară pentru 
exprimarea individualizării. 

11.2. Concepte biografice
Termenul de biografie există pentru Antichitate atât pentru litera-
tura în limba latină, în latină vita, cât și pentru literatura în limba 
greacă (bios), dar acest termen însemna ceva diferit față de ceea ce 
înseamnă conceptul nostru de biografie. Anumite tipuri de texte 
pe care noi le-am încadra în categoria biografiei nu se încadrau 
sub acest termen în Antichitate – și viceversa. Ne aflăm, așadar, 
într-o situație care se aplică multor genuri și tipuri din abordarea 
noastră a textelor antice și încercărilor noastre de clasificare a 
acestora, astfel încât ne putem aștepta nu doar la diferențe mino-
re, ci și la diferențe sistematice în alegerea terminologiei. Pentru 
noi, biografia include foarte repede un alt termen, și anume ter-
menul de autobiografie, pentru că am contrasta cele două forme. 
Autobiografia este o biografie din interior, cineva se face pe sine 
subiect, descriindu-și propria viață, în timp ce biografia descrie 
o viață din exterior. Singura diferență care rămâne – în afară de 
parțialitatea persoanei care se descrie pe sine – este că scriitorul 



188 jörg rüpke

nu își descrie propria moarte, episod întâlnit într-o biografie obiș-
nuită. Un exemplu care stă la începutul criticii erudite a Vechiului 
Testament: în secolul al XVII-lea, cititorii au început să se întrebe 
cum a putut Moise să își descrie propria moarte în cartea a cincea 
a lui Moise (Deuteronomul): Tocmai această întrebare a stat la 
baza studiului biblic modern.

Un alt punct care este important pentru noi este ancorarea bio-
grafiei în domeniul istoriografiei. Suntem obișnuiți să legăm relativ 
strâns biografia de istoriografie. Acest lucru a fost chiar teoretizat 
pe scară largă de către Wilhelm Dilthey la începutul secolului, care 
consideră istoriografia un produs al unui nivel oarecum superior 
al biografiei. Conceptul de înțelegere este foarte important aici. 
Istoria nu poate fi înțeleasă decât prin înțelegerea oamenilor, a in-
tențiilor și motivațiilor lor, iar oamenii nu pot fi înțeleși decât prin 
felul în care o persoană poate înțelege o altă persoană și acțiunile 
sale, empatizând cu aceasta sau străduindu-se să facă acest lucru. 
Acesta este primul pas către istoriografie, conform lui Dilthey: 
dacă înțelegi mai multe persoane pe baza aceasta, apare astfel is-
toriografia. Istoriografia este rețeaua vastă care rezultă din legarea 
mai multor pânze de păianjen mai mici, provenite de la indivizi.

În Antichitate, termenul vita este foarte des întâlnit, dar nu are 
nicio legătură cu autobiografia. Formele de autobiografie pe care 
le-am clasifica sub acest termen nu sunt inițial altceva decât o pri-
vire asupra propriilor fapte, commentarii rerum gestarum, tipul de 
commentarii scrise de Cezar. Putem transpune acest lucru în veci-
nătatea autobiografiei și, astfel, să facem o legătură și cu biografia, 
dar acest lucru ar fi fost plauzibil pentru cineva în antichitate. În 
antichitate, autobiografia nu făcea parte din biografie, ci era mai 
degrabă o formă tendențioasă de istoriografie în care cineva scria 
o istorie centrată asupra propriei persoane în postura de prota-
gonist al unor acțiuni mărețe – dar acest lucru nu o deosebește de 
istoriografia normală. Diferența decisivă este mai degrabă aceea 
că cineva care își descrie propria istorie și propriile fapte nu are, 
prin urmare, obiectivitatea pe care o are un istoric care descrie 
aceleași evenimente dintr-o perspectivă diferită.

Ceva asemănător autobiografiei (în sensul nostru actual) apare 
doar în momentul în care persoana ca atare și introspecția, con-
templarea, evaluarea propriei vieți, încep să joace un rol, și anume 
în momentul în care are loc o evaluare riguroasă a propriei vieți. 
Acest lucru devine evident atunci când nu mai are loc în fața unei 
autorități sociale – acest lucru ar putea fi făcut prin intermediul 
propagandei politice sau al unei apologii – ci în fața unei autorități 
căreia nu îi sunt ascunse nici cele mai intime impulsuri, și anume 
divinitatea. Acest lucru dă naștere unui gen literar complet nou, 
necunoscut până atunci în Antichitate, pentru care termenul de 



189biografia

autobiografie nu exista: „Memoriile” lui Sylla, potrivit lui Harriet 
Flower, ar fi putut realiza ceva asemănător; în antichitatea târzie, 
este vorba despre Confessiones, „Confesiunile” Sfântului Augustin. 

Biografia antică nu are vreo legătură cu autobiografia, dar nu 
este nici o formă de istoriografie, aceasta fiind un fenomen relativ 
târziu, aproape chiar al Antichității Târzii – vom reveni ulterior 
asupra excepțiilor. Dar chiar și acolo unde biografia se apropie 
foarte mult de istoriografie, ea rămâne diferită de aceasta prin 
compoziția sa, prin micile sale forme, prin nivelul său stilistic. 
Granițele sunt trasate cu totul diferit.

Cu toate acestea – și ajungem astfel înapoi la punctul nostru de 
plecare – este necesar să ne întrebăm în ce măsură, prin ce mijloa-
ce și cu ce intenții au tratat scriitorii din antichitate persoane in-
dividuale ca figuri istorice; prin ce forme literare au relatat aceste 
lucruri și ce relație au aceste texte cu istoriografia, indiferent dacă 
autorii înșiși au interpretat acest lucru ca parte a istoriografiei sau 
nu. Cu toate acestea, aici, ca și în multe alte cazuri, trebuie să fim 
întotdeauna conștienți de faptul că asociațiile pe care le facem noi 
în legătură cu acest termen ar putea fi diferite față de cele făcute 
în antichitate.

11.3. Aspecte ale istoriei formei
În primul rând, discuția despre biografie nu ar trebui să se con-
centreze asupra textelor biografice integrale, ci asupra elemen-
telor biografice din istoriografie (dar și din alte texte), cu câteva 
observații privind istoria formei biografiei și a textelor biografice. 
Pentru antichitate, istoria nu este o istorie structurală, ci o istorie 
a evenimentelor. Cu toate acestea, evenimentele nu sunt aproa-
pe niciodată imaginabile fără oameni. Erupția Vezuviului poate 
fi observată timp de câteva minute fără oameni, după care, chiar 
și în cazul unei astfel de catastrofe naturale, oamenii nu mai pot 
lipsi din poveste. Istoria evenimentelor – spre deosebire de o vi-
ziune structural-istorică – nu se poate lipsi de o atenție deosebită 
acordată indivizilor. Persoanele, în special conducătorii și liderii 
militari, sunt astfel întotdeauna un subiect central al istoriei și, 
prin urmare, al istoriografiei în antichitate.

Trebuie să ținem cont de faptul că epocile conducătorilor, anii 
de domnie ai unui conducător, sunt cei care formează cadrul de 
bază al cronologiilor, mai ales în primul mileniu î.Hr., dar și mai 
târziu. Un babilonian nu data conform unei cronologii absolute, 
„de la Avraam” de exemplu, ci data referindu-se la cel de-al 7-lea 
an al lui Nabucodonosor, în al 8-lea an, în al 9-lea an, până când 
apare succesorul. O sută de ani mai târziu apare problema, și 
anume dacă ultimul an de domnie al unuia și primul an de domnie 
al următorului reprezintă un an sau doi ani.



190 jörg rüpke

Dincolo de încadrarea cronologică, esența însăși a istoriografi-
ei depinde de oameni. În Orientul Apropiat antic, relatările despre 
faptele conducătorilor reprezintă una dintre cele mai importante 
și probabil una dintre cele mai vechi forme de istoriografie; aceste 
relatări au fost transmise sub formă de inscripții, de exemplu, care 
sunt adesea scrise la persoana întâi singular. Este evident faptul 
că tipul predominant de istoriografie și rolul pe care indivizii îl 
joacă în istoriografia unei culturi sunt strâns legate de construcția 
politică a societății respective. Într-o monarhie, istoriografia se 
va concentra în mod inevitabil foarte puternic asupra persoanei 
conducătorului, sau poate asupra rebelilor și insurgenților. Într-o 
societate acefală, foarte puțin structurată, dacă există totuși isto-
riografie, aceasta nu se va preocupa de conducători, ci va pune 
accentul pe alte persoane, poate preotese sau vraci.

Avem exemplul lui Tucidide pentru democrație în sensul în 
care aceasta a fost realizată în Atena: el menționează mari gene-
rali care au jucat un rol important în descrierea sa a Războiului 
Peloponesiac, dar poporul atenian este mult mai mult subiectul 
acțiunii istorice. De partea romană avem exemplul lui Cato cel 
Bătrân care, în lucrarea sa istorică Origines (care nu ni s-a păstrat), 
în contextul unei societăți aristocratice care dorea să aibă alături 
mai multe persoane cu drepturi egale în clasa conducătoare, re-
nunță complet în a menționa nume și permite marilor eroi ai isto-
riei să acționeze anonim. Aici, faptele sunt proiectate asupra unei 
res publica sau civitas. 

Dar interesul pentru oameni nu trebuie limitat la evenimente. 
Un moment în care persoanele și evenimentele sunt încă identice 
este moartea unei persoane. Un astfel de moment este aproape 
întotdeauna folosit pentru a descrie această persoană mai pe 
larg decât o cere semnificația evenimentului. Îi este acordată și 
mai multă semnificație prin inventarea ultimelor cuvinte (ultima 
verba) ale acestei persoane. Această practică era aproape un gen 
literar în sine, un element de formă în textele istoriografice și 
putea deveni un tip de text independent sub forma unor colecții 
de astfel de ultime cuvinte. Ultimele cuvinte sau moartea unei 
persoane oferă posibilitatea unei scurte biografii, a unei carac-
terizări a persoanei; cu alte cuvinte: un element clar biografic în 
cadrul lucrărilor istoriografice.

Un alt element textual care este asociat persoanelor, dar 
care apare și în lucrări istoriografice și în alte tipuri de lucrări, 
este așa-numitul „chrie” (din cuvântul de limbă greacă chreia). 
„Utilizarea” este inițial un citat, o scurtă declarație a unei per-
soane, dar nu sub forma unui citat detașat, ci o declarație într-o 
situație specifică („X a fost întrebat y și a răspuns z”); atunci când 
este foarte scurtă, se numește apoftegmă. Acest termen trebuie 



191biografia

introdus pentru că uneori este folosit ca sinonim pentru chrysis, 
dar apoftegma se referă la această formă foarte scurtă. Un enunț, 
un discurs, este provocat de o anumită situație; în unele circum-
stanțe, răspunsul nu se limitează la un discurs, ci poate fi vorba 
și despre o acțiune – un discurs sau o acțiune din viața unei per-
soane importante provocată de o situație. O propoziție poate fi 
apoi extrasă din aceasta dacă se ia în considerare doar citatul, care 
capătă caracterul unui cuvânt înaripat care poate fi apoi transmis 
independent de situații și persoane.

Aceste două mici forme de text, narațiunea morții și „chrie”, 
această formă asemănătoare anecdotei, sunt rădăcini importante 
ale istoriografiei. Narațiunea morții se poate extinde într-o poveste 
a patimilor care reprezintă o biografie completă a unui martir. În 
ceea ce privește martiriul, este mai puțin important dacă persoana 
devine creștină sau cât timp a fost aceasta creștină, ci ceea ce con-
tează este când a fost prinsă și cum a reacționat în ultimele sale 
zile în fața judecătorului, în închisoare și în momentul execuției: 
Perpetua și Felicitas reprezintă un astfel de exemplu al modului 
în care această situație este folosită pentru a construi o biografie 
pe deplin valabilă pentru antichitate, chiar dacă nu spune nimic 
despre circumstanțele nașterii, despre părinți sau despre vârstă. 
Nucleul se extinde într-un tip de biografie prin adăugări.

Al doilea caz apare atunci când există colecții de astfel de 
enunțuri legate de situații, acțiuni ale unei anumite persoane. Și 
astfel de forme de text au fost păstrate în multe cazuri. Un exem-
plu caracteristic sunt Evangheliile care, dacă eliminăm povestea 
Patimilor – avem chiar și al doilea element acolo – constau în 
esență dintr-o serie de astfel de situații. Iisus a fost întrebat în 
mod repetat una și alta și a răspuns una și alta. Acestea sunt apoi 
legate între ele prin ceea ce cercetarea narativă (a se vedea capito-
lul 2.1) numește rezumatul: „Și apoi s-a dus în Galileea”. Aici avem 
acest tip de literatură într-o formă simplă.

În plus față de aceste două rădăcini ale biografiei antice, mai 
există una. Aceasta este reprezentată de elogiu sau encomion. 

Un discurs de laudă la adresa unei persoane, puternic influen-
țat de elogiul adus conducătorului, adică un discurs de laudă adus 
unui rege sau poate unui general de succes, astfel de discursuri 
pot fi consemnate în scris. Și din această ramură găsim primele 
biografii ale regilor în secolul al IV-lea î.Hr., adică în epoca ele-
nistică timpurie sau chiar pre-elenistică, deși biografia este un 
gen literar relativ târziu, atât în evoluția scrierilor grecești, cât și 
a celor latine. Cealaltă formă de elogiu este discursul funerar, lau-
datio funebris în latină, care a fost pus în formă scrisă la Roma încă 
de la sfârșitul secolului al III-lea î.Hr., deși nu există copii care să 
se fi păstrat, dar s-au păstrat însă prin citate. Plinius cel Bătrân 



192 jörg rüpke

parafrazează în detaliu un discurs funerar de la sfârșitul secolului 
al III-lea î.Hr., deci trebuie să fi existat în formă scrisă. 

Ceea ce este important pentru Roma este faptul că acest la-
udatio menționează toți strămoșii cu funcții în magistraturile 
superioare care „merg” în procesiunea strămoșilor cu măști de 
ceară, probabil preluate de la statuile existente, în fața fețelor lor 
și îmbrăcate în veșmintele oficiale ale defunctului. Așadar, nu era 
prezentată doar biografia defunctului (aceasta cu siguranță într-o 
formă deosebit de detaliată), ci audiența era martoră unei serii 
întregi de biografii (vitae) ale tuturor strămoșilor importanți în 
funcții de magistrați.

Dacă luăm în considerare aceste trei elemente, atunci trebuie 
să menționăm și o formă specifică de interes biografic, chiar dacă 
aceasta poate fi derivată din aceste trei rădăcini, o combinație 
specifică, și anume în combinația dintre viață și declarație: tipul 
biografiei filosofului. În orice caz, doctrina este lucrul mai impor-
tant pentru noi aici – chiar dacă există în circulație numeroase 
anecdote despre Kant, Critica Rațiunii Pure joacă un rol impor-
tant în istoria filosofiei. În antichitate, mai ales în epoca elenis-
tică, această pondere nu era nici pe departe atât de clar plasată 
în favoarea doctrinei, ci mai degrabă, plecând de la premisa că 
în prim-planul oricărei doctrine filosofice se află conduita vieții, 
era întotdeauna interesant de știut dacă persoana care predică o 
anumită etică a trăit conform acestei etici și dacă aceasta își poate 
autentifica sistemul filosofic prin propria viață. Era vorba despre 
consecvență, dar și despre posibilitatea unui adept al doctrinei de 
a atinge un anumit obiectiv. Acesta este un interes foarte speci-
fic și, pentru literatura grecească, una dintre primele rădăcini ale 
biografiei, la egalitate cu biografiile regilor. Cu toate acestea, pro-
blema reconstituirii istoriei grecești a biografiei este determinată 
de lipsa transmiterii biografiilor într-o măsură semnificativă de 
dinainte de Plutarh în perioada imperială romană.

Tipul biografiei filosofului a putut fi apoi transformat în bio-
grafia poetului. Poeții și filosofii erau în multe cazuri identici. În 
ambele cazuri este interesantă legătura dintre textele produse și 
viețile propriu-zise. Biografiile poeților sunt mai puțin preocupate 
de anumite ziceri, cât mai degrabă de legătura dintre textele exis-
tente și situația biografică de la baza creării acestora. Acesta era 
un interes similar cu cel al filosofilor. Un astfel de interes devenea 
deosebit de puternic odată cu colectarea, comentarea și editarea 
sistematizată a textelor unui anumit autor. Ar fi de dorit atunci ca 
un astfel de text nou editat să fie însoțit de o biografie a autorului 
textului respectiv. 



193biografia

11.4. Biografii romani
În ceea ce privește genul greco-roman al biografiei, știm că acesta 
a început în Grecia în secolul al IV-lea î.Hr., dar până la Plutarh, 
care a scris biografii ale grecilor și romanilor la Roma în jurul anu-
lui 100 d.Hr., practic nimic nu s-a păstrat în limba greacă. În latină, 
primele texte despre care avem informații – și care s-au și păstrat 
parțial – sunt biografiile lui Nepos (De viris illustribus), care a scris 
scurte schițe biografice ale artiștilor și generalilor. Nepos a scris 
o carte întreagă de biografii; titlul De viris illustribus este un titlu 
standard pentru o serie întreagă de lucrări biografice ulterioare.

Colecții similare de biografii, în special biografii ale unor 
personalități literare, nu doar ale politicienilor, au fost scrise de 
Hyginus și Santra în epoca augustană și, respectiv, la sfârșitul 
Republicii târzii. Ambii, și acest lucru este semnificativ, prove-
neau din mediul gramaticienilor. Acest lucru se datorează cu sigu-
ranță influenței alexandrine, marelui efort de a compila biografii 
ale poeților în cadrul muzeului din Alexandria, marii biblioteci. 

Următoarea referință în istoria romană a biografiilor este 
Suetonius care, pe lângă biografiile împăraților, a scris și o antolo-
gie biografică (De viris illustribus) despre oameni celebri: gramatici-
eni, retori, poeți și diverse alte „grupuri profesionale”.

„Viețile celor 12 cezari”, lucrarea lui Suetonius care cuprinde 
istoria împăraților dinastiilor Iulia-Claudia și Flavia, de la Cezar la 
Domițian, este continuată de o lucrare din care, din păcate, nu s-a 
păstrat nimic. Autorul Marius Maximus, care a fost datat provizo-
riu pentru prima jumătate a secolului al III-lea, a scris probabil și 
el douăsprezece biografii imperiale, urmând modelul lui Suetonius.

Plutarh era deja un contemporan al lui Suetonius la începu-
tul secolului al II-lea d.Hr. Plutarh a scris biografii ale grecilor și 
romanilor cu intenția de a le supune unei comparații reciproce 
amănunțite. Această referință este urmată de Historia Augusta. Și 
acestea sunt biografii ale împăraților, posibil o încercare de a-l 
continua pe Suetonius până la sfârșitul secolului al III-lea. Nu 
este clar când a fost scris acest text, dar cel mai probabil în de-
cursul secolului al IV-lea. Este tipic pentru toate aceste lucrări să 
fi reprezentat serii de biografii, uneori chiar (în cazul biografiilor 
împăraților) serii neîntrerupte cronologic.

Faptul că avem întotdeauna de-a face cu mai multe biografii 
sugerează că una dintre intențiile centrale din spatele compunerii 
unor astfel de serii biografice a fost compararea, fie explicită sau 
implicită, a diferitelor vieți. Acest lucru este explicit în lucrarea 
„Vieți paralele” a lui Plutarh, unde comparații explicite au loc sub 
formă de synkriseis. Este discutabil dacă aceste comparații provin 
din textul lui Plutarh. Dacă am putea presupune acest lucru, atunci 
acest interes comparativ sistematic ar deveni explicit. 



194 jörg rüpke

O biografie căruia nu i se aplică această intenție comparati-
vă este biografia lui Agricola de Tacitus, De vita et moribus Iulii 
Agricolae. Această vita era o încercare de a scrie istoria ca o bi-
ografie, adică de a scrie o biografie cu un context istoric foarte 
larg. Specifică era încercarea de a măsura o viață concretă nu con-
form unor standarde generale, mai ales filosofice, conform unui 
standard care permite gruparea tuturor împăraților secolului I, ci 
încercarea de a descrie o viață și de a o înțelege ca o reacție la 
condițiile timpului și la mediul istoric imediat. Prin calitățile sale 
personale așadar, Agricola nu este o persoană care să se apropie 
de vreun ideal stoic sau peripatetic, ci este mai degrabă o persoană 
ale cărui virtuți specifice, precum moderatio, sunt condiționate de 
situația vremurilor. Acestea sunt virtuți specifice timpului: sub o 
tiranie, așa cum este reprezentată epoca lui Domițian, trebuie să 
te comporți conform anumitor reguli, iar acest comportament este 
calea pe care trebuie să o urmeze un om dacă nu vrea să ajun-
gă la suicid sau să ajungă să se revolte împotriva conducătorilor. 
Dacă ne uităm la textul propriu-zis, există un alt aspect stilistic și 
istoric-formal: biografia lui Agricola conține descrieri ample de 
bătălii și digresiuni biografice – toate fiind elemente familiare din 
istoriografie, dar care nu au nimic de-a face cu o biografie, așa 
cum era aceasta înțeleasă în antichitate.

Acest lucru ni se poate părea admirabil astăzi, cu înțelegerea 
noastră a biografiei. Lumea antică nu vedea lucrurile astfel. Vita 
lui Agricola a lui Tacitus a fost rareori citită. Cea mai modernă 
biografie antică – din perspectiva noastră – nu și-a găsit cititori în 
antichitate. Pentru lumea antică, biografiile nu sunt texte istorio-
grafice – și acest lucru este evident în aceste serii biografice –, ci 
lucrări științifice; prin urmare, nu este de mirare că au fost scrise 
de erudiți, gramaticieni și anticari, în măsura în care putem folosi 
termenul de „știință” pentru antichitate. De asemenea, din punct 
de vedere lingvistic există o apropiere de proza de specialitate. 
Este vorba mai degrabă de texte sistematice decât dramatice. 

11.5 Biografia ca literatură de specialitate
Această perspectivă poate fi ilustrată prin două texte. Este vorba 
despre relatarea morții lui Vitellius, penultimul dintre cei patru 
împărați ai anului 69 d.Hr. înainte de Vespasian. Galba fusese 
ucis, Otho a murit și acum Vitellius urmează să moară întrucât 
trupele lui Vespasian avansează. Textele de mai jos prezintă, pe 
de o parte, relatarea lui Tacitus din „Istorii”, care va fi prezentată 
în al doilea rând, și relatarea lui Suetonius în din a sa Vita a lui 
Vitellius. Diferențele dintre biografie și istoriografie devin clare 
aici. În primul rând, relatarea lui Suetonius:



195biografia

Postridie responsa opperienti nuntiatum est per exploratorem hostes 
appropinquare. continuo igitur abstrusus gestatoria sella duobus solis 
comitibus, pistore et coco, Aventinum et paternam domum clam petit, 
ut inde in Campaniam fugeret; mox levi rumore et incerto, tamquam 
pax impetrata esset, referri se in Palatium passus est. ubi cum deserta 
omnia repperisset, dilabentibus et qui simul erant, zona se aureorum 
plena circumdedit confugitque in cellulam ianitoris, religato pro 
foribus cane lectoque et culcita obiectis. (17,1) irruperant iam agminis 
antecessores ac nemine obvio rimabantur, ut fit, singula. ab his extrac-
tus e latebra. sciscitantes, quis esset - nam ignorabatur - et ubi esse 
Vitellium sciret, mendacio elusit; deinde agnitus rogare non destitit, 
quasi quaedam de salute Vespasiani dicturus, ut custodiretur interim 
vel in carcere, donec religatis post terga manibus, iniecto cervicibus 
laqueo, veste discissa seminudus in forum tractus est inter magna rerum 
verborumque ludibria per totum Viae Sacrae spatium, reducto coma 
capite, ceu noxii solent, atque etiam mento mucrone gladii subrecto, ut 
visendam praeberet faciem neue summitteret; (2) quibusdam stercore et 
caeno incessentibus, aliis incendiarium et patinarium vociferantibus, 
parte vulgi etiam corporis vitia exprobrante; erat enim in eo enormis 
proceritas, facies rubidaplerumque ex vinulentia, venter obesus, 
alterum femur subdebile impulsu olimquadrigae, cum auriganti Gaio 
ministratorem exhiberet. tandem apud Gemonias minutissimis ictibus 
excarnificatus atque confectus est et inde unco tractus i Tiberim.

„A doua zi, pe când aștepta un răspuns, a primit știrea că inami-
cul se apropie. Imediat s-a ascuns într-o lectică, întovărășit doar 
de două persoane, brutarul și bucătarul său, și s-a îndreptat pe 
furiș spre casa părintească de pe Aventin, de unde voia să fugă 
în Campania; apoi, în baza unui zvon vag și incert, a crezut că 
pacea îi este acordată și a acceptat să revină la palat. Dar, când 
l-a găsit părăsit – îl abandonaseră până și cei care îl întovărăși-
seră –, și-a pus o centură plină cu bani de aur și s-a refugiat în 
cămăruța portarului, după ce a legat la intrare un câine și a blocat 
ușa cu un pat și o saltea. (17,1) Cercetașii armatei năvăliseră în 
palat și, cum nu găsiseră pe nimeni, căutau peste tot, așa cum 
se întâmplă de obicei. Aceștia l-au scos din ascunzătoare pe 
Vitellius și, cum nu-l cunoșteau, îl întrebau cine este și dacă știe 
unde se află împăratul; mai întâi a utilizat minciuna; dar, când a 
fost recunoscut, n-a încetat să-i roage să-l țină în viață chiar și în 
pușcărie, pretextând ca are de făcut revelații importante pentru 
viața lui Vespasianus. I s-au legat mâinile la spate, i s-a pus o 
frânghie de gât, i s-au rupt hainele și a fost tras aproape gol până 
în for între bătăile de joc și insultele cu care a fost acoperit pe 
toată Via Sacra; capul i-a fost dat înapoi trăgându-l de păr, cum 
se procedează cu criminalii, ba chiar cu vârful unei săbii i s-a 



196 jörg rüpke

ridicat bărbia, să i se vadă fața și să nu-și poată pleca ochii; (2) 
unii îi aruncau în față bălegar și gunoaie, alții îl numeau incen-
diator și mâncău, o parte a mulțimii îi reproșa chiar și defectele 
corpului; într-adevăr, era de o obezitate fără pereche, cu fața de 
obicei înroșită de băutură, cu o burtă proeminentă și o coapsă 
mai slabă de când fusese lovită de o cvadrigă, în vremea când era 
servitorul lui Caligula la cursele de care. În sfărșit la Gemonii a 
fost rupt cu lovituri scurte și ucis și de acolo zvârlit în Tibru.” 
(Suetonius, Vitellius 16-17, trad. Gheorghe Ceaușescu)

Procedura descrisă era, de asemenea, tratamentul obișnuit aplicat 
criminalilor. Urmează etape pentru fiecare an din viață, și așa mai 
departe. Textul lui Suetonius este foarte amănunțit și se va su-
prapune, în multe detalii, cu următorul text din Tacitus. Cu toate 
acestea, se pot observa și câteva diferențe caracteristice:  

(84,3) Vitellius capta urbe per aversam Palatii partem Aventinum in 
domum uxoris sellula defertur, ut si diem latebra vitavisset, Tarracinam 
ad cohortis fratremque perfugeret. dein mobilitate ingenii et, quae na-
tura pavoris est, cum omnia metuenti praesentia maxime displicerent, 
in Palatium regreditur vastum desertumque, dilapsis etiam infimis 
servitiorum aut occursum eius declinantibus. terret solitudo et tacentes 
loci; temptat clausa, inhorrescit vacuis; fessusque misero errore et 
pudenda latebra semetoccultans ab Iulio Placido tribuno cohortis 
protrahitur. vinctae pone tergum manus; laniata veste, foedum spec-
taculum, ducebatur, multis increpantibus, nullo inlacrimante: defor-
mitas exitus misericordiam abstulerat. obvius e Germanicis militibus 
Vitellium infesto ictu per iram, vel quo maturius ludibrio eximeret, an 
tribunum adpetierit, in incerto fuit: aurem tribuni amputavit ac statim 
confossus est. (85) Vitellium infestis mucronibus coactum modo erigere 
os et offerre contumeliis, nunc cadentis statuas suas, plerumque rostra 
aut Galbae occisi locum contueri, postremo ad Gemonias, ubi corpus 
Flavii Sabini iacuerat, propulere. una vox non degeneris animi excepta, 
cum tribuno insultanti se tamen imperatorem eius fuisse respondit; ac 
deinde ingestis vulneribus concidit. et vulgus eadem pravitate insec-
tabatur interfectum qua foverat viventem.

„Când orașul a fost cucerit, Vitellius a fost scos într-o lectică 
mică pe o ieșire din spate a palatului spre Aventin, unde se afla 
casa soției sale, cu speranța că, dacă va putea rămâne ascuns în 
timpul zilei, să se refugieze la Tarracina la cohortele fratelui său. 
Apoi din nehotărâre, trăsătură tipică a fricoșilor, cum mai ales 
prezentul îl îngrozea pe el care se temea de orice, a revenit în 
palatul gol și părăsit: până și cei mai nenorociți sclavi fugiseră 
sau refuzau să-l întâlnească. Singurătatea și încăperile mute îl 



197biografia

înspăimântară; încearcă să deschidă ușile, se îngrozește de ca-
merele goale; în sfârșit, obosit de alergarea mizeră, se ascunde în 
latrine, de unde este scos de Iulius Placidus, tribunul unei cohor-
te. (5) I se leagă mâinile la spate; cu hainele sfâșiate, ce spectacol 
rușinos, este dus printre oameni care-l insultau, fără ca cineva 
să verse vreo lacrimă; sfârșitul nedemn făcuse să dispară orice 
sentiment de milă. Au întâlnit un soldat din armata germanică și 
acesta l-a doborât cu o lovitură pe Vitellius, nu se știe dacă din 
ură personală sau ca să-l scape de batjocură sau dacă, de fapt, nu 
a vrut să-l lovească pe tribun; cert este că el i-a tăiat tribunului 
urechea și a fost la rândul său imediat străpuns de lovituri. (85). 
Pe Vitellius l-au obligat, sub amenințarea pumnalelor, să-și ri-
dice capul, să se expună insultelor, să privească când doborârea 
statuilor sale, când rostrele, locul unde a fost omorât Galba; apoi 
este târât la Gemonii, unde zăcuse corpul lui Flavius Sabinus. I-a 
scăpat o singură vorbă [am ajuns acum la ultima verba], nu lipsită 
de demnitate: tribunului care-l insulta i-a răspuns că totuși îi 
fusese împărat; apoi a căzut sub loviturile primite. Iar mulțimea 
îl ponegrea acum când zăcea mort cu aceeași perversitate cu 
care îl adulase în timpul vieții” (Tacitus, Istorii, III 84.4-85; trad. 
Gheorghe Ceaușescu) 

Tacitus încearcă să justifice motivația din interior. Astăzi am aso-
cia acest lucru cu biografia. În Suetonius, tocmai în acest moment 
se dă informația că există un zvon, un fapt extern la care se re-
acționează aici. Dramatizarea este, de asemenea, importantă. În 
Tacitus, dramatizarea este mult mai puternică, este vizualizată. 
Suetonius spune doar că Vitellius rătăcește prin camere; la Tacitus 
apar tăcerea, tăcerea morții, camerele goale – cititorului i se oferă 
o impresie vizuală și afectivă. Acesta ar putea să se pună în si-
tuația respectivă și să se implice mai mult din punct de vedere 
emoțional. Există apoi comentariul direct, ca într-o piesă de tea-
tru. Informațiile factuale, bărbia ridicată cu vârful sabiei, uciderea 
prin mai multe înjunghieri mici cu pumnalul, sunt identice. Dar 
în cazul unuia dintre ei, acest lucru este evaluat la nivel moral și 
comentat și prin ceea ce spune Vitellius, prin cum arată – cu alte 
cuvinte, avem din nou impresia vizuală. Caracteristicile ambelor 
genuri sunt dezvoltate aici.

Putem vedea din acest exemplu cum materialul informațio-
nal fragil care domină biografia a devenit istoriografie și putem 
vedea, de asemenea, efortul literar, artistic, din spatele istoriogra-
fiei. Cu toate acestea, o astfel de lectură trebuie inversată, deoa-
rece nu Suetonius este sursa lui Tacitus, ci Tacitus este sursa lui 
Suetonius. Pentru biograf, sursele istoriografice nu sunt exclusive, 
dar reprezintă totuși principala sursă de informații. Foarte pro-



198 jörg rüpke

babil, Suetonius nu a lucrat fără Tacitus, ci a folosit „Analele” și 
„Istoriile”. Suetonius este o reelaborare a lui Tacitus, ci nu invers.

Nu doar că nu există nicio exagerare în Suetonius, dar com-
poziția dramatică este chiar redusă la o descriere mult mai obiec-
tivă și mai sobră a faptelor. Informații sunt, de asemenea, omise, 
precum dilema asupra numelui tribunului Iulius: Proculus sau 
Placidus. Astfel de detalii sunt neinteresante pentru biografie și, 
prin urmare, nu sunt menționate. În schimb, natura simbolică a 
acestui element joacă un rol mult mai important în Tacitus: cum 
reacționează diferitele grupuri ale populației, ce fac militarii, ce fac 
triburile barbare, ce face plebea? Acestea sunt punctele care sunt 
rezumate într-un singur eveniment. Incidentul tribunului Iulius nu 
joacă niciun rol în moartea, execuția și batjocura lui Vitellius. Este 
un detaliu suplimentar, dar unul care este complet lipsit de impor-
tanță pentru biografia lui Vitellius. În această privință, lipsește pe 
bună dreptate din Suetonius și ar putea lipsi și din Tacitus, însă 
acesta din urmă are nevoie tocmai de acest detaliu.

Interesul sistematic al biografiei, care devine clar aici, nu 
constă nici în dramatizarea evenimentelor ca atare, nici în faptele 
unei persoane. Interesul este unul sistematic: ce fel de persoană a 
fost un anumit individ? Acest interes are două consecințe. Prima: 
în compoziția biografiei propriu-zise – iar aceasta este o diferență 
majoră față de ideea noastră de biografie – ordinea cronologică 
joacă doar un rol minor. Ne-am aștepta ca o biografie să înceapă de 
la naștere și apoi să continue cronologic până la moarte. Există și 
astfel de biografii în antichitate. Multe biografii încep cu nașterea 
și se termină cu moartea, dar – după cum se poate vedea foarte clar 
în Suetonius – secțiunea mare de mijloc nu este deloc cronologică: 
aici găsim declarații și acțiuni care arată că el poseda clementia, 
„clemența”, în timp ce altele arată că, în calitate de conducător, el 
nu s-a străduit să practice moderatio. Lucrurile sunt organizate în 
funcție de aceste categorii – fapte bune, fapte rele, fapte interne și 
fapte externe. Apoi, în anumite circumstanțe, se trece prin aceste 
puncte cronologic, și aici în funcție de disponibilitatea surselor, 
dar cronologia vieții nu este factorul decisiv într-o biografie. A 
doua consecință importantă a acestui caracter sistematic evaluativ 
al biografiei este determinată de întrebarea pe care aceasta și-o 
pune constant, și anume dacă o persoană este sau nu un model de 
urmat pentru cititor sau pentru un anumit tip de conducător.

11.6. Biografiile ca literatură parenetică
Ca urmare, biografia ca gen literar s-a bucurat de un avânt deosebit 
de mare – și putem face o paralelă cu autobiografia din perspectiva 
de astăzi – unde scopul este de a motiva oamenii să trăiască viața 
corectă. Biografia poate avea o funcție parenetică, de avertizare, 



199biografia

motiv pentru care apare adesea în școlile de filosofie. Cu toate 
acestea, este foarte des întâlnită în textele creștine care atribuie o 
semnificație specială vieții individuale. Acest lucru este exprimat 
în aceste zone creștine – în ceea ce privește istoria literară, ajun-
gem la antichitatea târzie și apoi avem o tranziție către Evul Mediu 
– de-a lungul a două linii: pe de o parte, există interesul pentru 
Iisus ca fondator al acestei religii și pentru prima generație a pur-
tătorilor de tradiție, apostolii. Această linie este reprezentată de 
Evanghelii, în măsura în care acestea sunt scrieri canonice (aduna-
te în Noul Testament), dar și de marea producție evanghelică din 
afara acestor patru Evanghelii canonice ale lui Marcu, Matei, Luca 
și Ioan. Ne referim deci și la „Faptele Apostolilor”, Acta și praxéis. 
Biografia (sau vita) nu este cuvântul-cheie sub care aceste texte 
sunt înțelese. Găsim un singur text de acest tip în Noul Testament 
canonic, „Faptele Apostolilor” a lui Luca (Acta Apostolorum), dar 
în domeniul literaturii creștine necanonice, care nu era recunos-
cută ca Scriptură Sfântă în sens strict de către biserica în formare, 
există o întreagă colecție de Fapte ale Apostolilor pentru diferiți 
apostoli, inclusiv romane biografice foarte imaginative. Interesul 
pentru generația fondatoare domina această linie. 

A doua linie cuprinde interesul pentru persoane fundamental 
exemplare și pentru stiluri de viață ideale. Acest lucru depinde de 
idealul de viață respectiv, care se poate și schimba de-a lungul tim-
pului. Inițial, martirii sunt cei aduși în centrul atenției, în special 
în situațiile de persecuție din secolul al III-lea, dar și dincolo de 
acestea. Passiones („Patimile”, pentru că suferința și execuția sunt 
în centrul acestor biografii) pot lua forme literare diferite. Ele pot 
lua forma de acta, acum în sensul de literatură de protocol, pro-
cese-verbale. Actele martirilor din micul oraș african Scilli (Acta 
Sanctorum Scillitanorum) sunt printre cele mai timpurii texte creș-
tine latine de la sfârșitul secolului al II-lea. În plus, există forma 
unei înregistrări judiciare și forma unei dezbateri. Toate acestea 
sunt posibile într-o formă retorică la nivel înalt. Ea se poate baza 
pe modele biblice, astfel încât moartea unui martir este clar scrisă 
după modelul unui martir biblic, Ștefan, de exemplu, pentru Noul 
Testament, dar și după modelele Vechiului Testament, și poate fi 
foarte puternic dramatizată, ceea ce este evident atunci când ne 
concentrăm asupra unui eveniment atât de mic și semnificativ.

Pe lângă martiri, la începutul secolului al III-lea și la începutul 
secolului al IV-lea găsim mai întâi traduceri, biografii de călugări 
și biografii ale primilor călugări din Egipt în limba latină. Apoi, 
odată cu popularizarea idealurilor ascetice, biografii ale femeilor 
penitente și în pelerinaj (la sfârșitul secolului al IV-lea și înce-
putul secolului al V-lea) și biografii ale episcopilor (începând cu 
secolele al V-lea și al VI-lea) joacă un rol foarte important, chiar 



200 jörg rüpke

dacă acești episcopi nu erau martiri sau călugări. Structurile se 
schimbă, iar acest lucru are un efect asupra producției textului. 
Datorită funcției acestor texte, alte forme sunt predicile, în care o 
biografie poate fi prezentată sub forma unei predici sau sub forma 
unei scrisori admonitive sau instructive. Prin prisma interesului 
orientat spre persoană, toate acestea pot fi incluse sub termenul 
generic de biografie. 

Formarea de serii are loc și aici. Acest lucru este evident atunci 
când oamenii înșiși formează linii de succesiune, în mod similar al 
școlilor antice de filosofie. În timp ce biografii erau scrise pentru 
fiecare conducător de școală, biografii sunt acum scrise pentru 
conducătorii de mănăstiri care se succed, iar biografiile episcopi-
lor, în special ale episcopilor Romei, sunt scrise în serie. Cea mai 
importantă carte în acest sens pentru Roma este Liber pontificalis, 
o colecție de biografii ale episcopilor care a fost probabil începută 
în secolul al V-lea sau al VI-lea, dar care a continuat apoi până în 
zilele noastre (începând cu Sfântul Petru, adică într-o perioadă în 
care nu putem vorbi încă de episcopi). Această formă de serie, în 
special cea referitoare la istoria episcopilor romani, nu constituie 
istoriografie în sensul adevărat al cuvântului. Dar, din perspectiva 
funcției de stabilire a identității, de demarcare a limitelor și de 
legitimare, o astfel de serie de biografii poate înlocui cu ușurință 
istoriografia Bisericii Romane sau a unei mănăstiri anume. 

O întrebare care ar trebui adresată este cea a motivației cre-
ării Faptelor Martirilor și a subiectivității sau obiectivității lor. 
Motivele creării lor cu greu pot fi descrise ca subiective – cel puțin 
mult mai puțin decât în cazul istoriografiei. Pretenția la obiecti-
vitate este mai mare în sensul interesului pentru fapte. Problema 
este că pretenția de legături cauzale între evenimente este complet 
absentă. Ceea ce prezintă interes este ceea ce este descris pentru o 
persoană, însă, în scopul caracterizării, un singur eveniment poate 
fi mult mai interesant decât relatarea a doi ani consecutivi. Sunt 
colectate mii de acte de martiriu, de exemplu, în Acta sanctorum, 
unde sunt organizate pe zile; doar luna ianuarie umple mai multe 
volume în aceste ediții, deși unele dintre texte sunt foarte scurte. 
Este vorba de o producție în masă, ceea ce înseamnă și o recepție 
în masă. Diversificarea, variația în cadrul unui gen stabil dă roade. 
Biografia este un gen extrem de popular. Acesta este motivul pen-
tru care chiar și un text atât de simplu precum colecția de biografii 
a lui Nepos, care cuprinde cel puțin șaisprezece suluri sau „cărți”, 
și-a găsit întotdeauna cititori: în antichitate și, după aproape un 
mileniu de transmitere precară, din nou începând cu secolul al 
XV-lea. A fost pur și simplu citită foarte mult, în timp ce monogra-
fiile istorice contemporane erau mult mai susceptibile să nu mai 
fie copiate. Aceste biografii erau menite și să distreze, dar – într-o 



201biografia

societate care se transforma într-un mare imperiu mediteraneean 
– și să propage standarde universal aplicabile în evaluarea actorilor 
istorici. S-au păstrat astfel în special „vitae ale generalilor remarca-
bili ai popoarelor străine” și „istoricii în limba latină”.

11.7. Biografia lui Suetonius
Colecția de vitae a lui Suetonius prezintă cel mai probabil cele mai 
importante biografii antice care s-au păstrat din spațiul latin, din 
perioada Principatului timpuriu. Iată doar câteva detalii biografice 
despre Suetonius: Gaius Suetonius Tranquillus s-a născut în jurul 
anului 70 d.Hr., probabil în Italia. O inscripție în onoarea sa a fost 
găsită la Hippo, în Africa de Nord, ceea ce a dus la presupunerea 
că ar fi fost cetățean al acestui oraș, dar nimic din această inscrip-
ție (Année Epigraphique 1953, 73) nu indică în mod specific acest 
lucru. Ca secretar privat al împăratului Hadrian, ca ab epistulis, 
acesta a călătorit mult. Faptul că a călătorit în Africa în momente 
diferite face pur și simplu parte din munca depusă de un membru 
al acestei curți apropiate împăratului. Suetonius însuși a fost pro-
babil inițial avocat la Roma și prieten cu Plinius cel Tânăr. Știm 
acest lucru din mai multe scrisori de la Plinius care s-au păstrat. 
Plinius l-a sprijinit foarte mult și, printre altele, i-a oferit acestuia 
ius trium liberorum, „dreptul la trei copii”. Suetonius însuși nu avea 
copii, dar se afla la un nivel egal din punct de vedere juridic cu 
cei care aveau cel puțin trei copii și, prin urmare, putea să își facă 
un testament. Dreptul de a avea trei copii putea fi conferit și ca 
un privilegiu. În sfârșit, probabil că acesta a devenit și secretarul 
privat al împăratului în acest fel, în acest caz combinat cu funcțiile 
de bibliothecis (responsabil pentru biblioteci) și studiis (responsabil 
cu domeniul academic).

Suetonius a obținut probabil funcția de secretar personal sub 
Hadrian de abia în jurul anului 118 d.Hr. A fost probabil demis 
zece ani mai târziu, împreună cu praefectus praetoriorum Gaius 
Septicius Clarus, căruia îi sunt dedicate cele douăsprezece Vitae 
Caesarum ale lui Suetonius. Informația privind această dedica-
ție provine de la un scriitor al antichității târzii, Ioannes Lydus. 
Începutul lucrării propriu-zise, și anume prima parte a biografiei 
lui Divus Iulius de dimensiunea unui sfert de pagină, a fost pier-
dut de timpuriu.

Atunci când ne referim la Suetonius ca la un secretar privat, 
este important să ne dăm seama că nu vorbim despre o singură 
persoană, ci despre un secretariat extins, condus de către liberți 
în perioada dinastiei Iulia-Claudia și de către cavaleri începând 
de la împăratul Domițian. Această funcție ducea la o relație foarte 
strânsă cu împăratul. Suetonius, de exemplu, relatează că Augustus 
i-a făcut lui Horațiu oferta de a deveni secretarul său privat, dar 



202 jörg rüpke

acesta a refuzat. Faptul că a refuzat-o contrazice o tradiție răspân-
dită în sursele de circulație mai largă. Acest lucru arată un interes 
deosebit al lui Suetonius de mai târziu în funcția sa de ab epistu-
lis pentru potențialul său predecesor Horațiu. Această apropiere 
arată, de asemenea, că relația cu princeps-ul este de mare impor-
tanță pentru funcția de secretar privat și trebuie să ne întrebăm 
dacă Suetonius l-a criticat pe Hadrian în biografiile împăratului, 
în biografiile pentru epocile Iulia-Claudia și Flavia. O astfel de 
critică, pe de o parte, ar clarifica aspectele referitoare la relația 
dintre Hadrian și Suetonius și, pe de altă parte, ar contribui la 
clarificarea cronologiei interne a lucrărilor lui Suetonius.

Argumentele prezentate în favoarea unei astfel de critici în bi-
ografiile împăraților nu sunt convingătoare în ansamblul lor. Deși 
Nerva, succesorul lui Domițian, marchează începutul noii dinastii 
a împăraților adoptivi, critica implicită rezultată din tratamentul 
aplicat de acesta asasinilor împăratului Domițian nu pare a fi o 
critică clară adusă împăratului Hadrian. La fel de neconvingător 
este și faptul că accentul pozitiv pus asupra împăratului Titus, care 
a domnit foarte puțin, poate fi interpretat, dimpotrivă, ca o critică 
la adresa împăraților actuali. Desigur, aceste biografii ale împăra-
ților conțin judecăți diferite. Desigur, Titus pare să fi beneficiat 
de o caracterizare deosebit de intensă și deosebit de pozitivă, însă 
nimic din toate acestea nu poate fi interpretat în mod convingător 
ca o critică masivă, consistentă, adusă împăratului care domnea în 
acel moment, ceea ce ar conduce inevitabil la cronologia conform 
căreia Suetonius a pierdut funcția de secretar privat înainte de re-
dactarea ultimelor vitae imperiale.

O a doua abordare a problematicii datării ar fi analiza surselor 
utilizate de Suetonius în citatele imperiale. În primele biografii, 
astfel de documente sunt citate în detaliu. Această utilizare ex-
tensivă a documentelor scade în mod clar în Vitae după biografia 
lui Tiberius. Cu toate acestea, această constatare nu oferă o cro-
nologie care să sugereze că Suetonius și-a pierdut funcția de ab 
epistulis după scrierea primelor biografii și, prin urmare, și-ar fi 
pierdut și accesul la arhivele imperiale, singurul mod care i-ar fi 
permis să folosească aceste surse. Pe de o parte, Suetonius a lucrat 
doar cu o cantitate limitată de scrieri literare și istorice; pe de altă 
parte, este mult mai probabil ca documentele pe care Suetonius 
le menționează în special în Viețile lui Cezar și Augustus, cu 
deosebire scrisorile, să fi fost deja publicate și, prin urmare, să 
nu reprezinte dovada unei activități arhivistice intense și a unui 
acces privilegiat în arhive. 

Ca un ultim punct, atunci când Suetonius menționează sur-
sele sale documentare, el numește doar câteva dintre acestea și 
nu există nicio dovadă convingătoare că Suetonius a folosit surse 



203biografia

documentare pe care să nu le fi menționat. În ansamblu, în ceea 
ce privește situația surselor, putem cel mai probabil conchide că 
sursa centrală pentru biografiile lui Suetonius este istoriografia.

11.8. Opera lui Suetonius
Suetonius nu este un biograf doar în sensul de biograf al unor 
subiecți importanți din punct de vedere politic. În primul rând, 
Suetonius este un biograf la o scară mult mai largă. Opera sa co-
lectivă, De viris illustribus, cuprindea o serie întreagă de colecții 
biografice. Biografiile poeților, De poetis, trebuie menționate. 
Vitae lui Terențiu, Horațiu și Lucan, probabil și cea a lui Vergiliu 
conservată de Donatus, și unele elemente din Vita lui Plinius 
cel Bătrân pot fi atribuite lui Suetonius – toate vitae care nu au 
fost transmise sub forma lucrărilor colective ale lui Suetonius, ci 
mai degrabă la sfârșitul unor expuneri critice ale acestor autori. 
Biografiile pierdute sunt înlocuite, cel puțin în datele-cheie, de 
Cronica lui Ieronim, care a îmbogățit originalul lui Eusebius cu 
informații literare și istorice din istoria literară latino-romană. 

De grammaticis et rhetoribus, lucrarea lui Suetonius care cu-
prindea biografiile gramaticienilor și retorilor, s-a păstrat parțial 
în formulă completă. În plus, mai sunt biografiile oratorilor, De 
oratoribus, ale filosofilor, De philosophiis, și, în sfârșit, iar această 
pierdere este deosebit de regretabilă pentru noi, biografiile istori-
cilor, De scriptoribus historicis.

Dincolo de biografii, opera lui Suetonius este uimitor de vastă. 
Cunoaștem o serie de tratate, cel puțin din referințele la titlurile 
antice, despre zei, calendar (De anno Romanorum), jocuri, preziceri, 
animale, funcții și regi. Fragmentele pe care Reifferscheid le-a 
adunat într-o ediție Teubner, și Prata, „pajiștile”, pentru care nu 
există o nouă ediție, au fost probabil cel puțin parțial rezumate 
într-o lucrare colectivă comparabilă cu De viris illustribus, și anume 
Prata – titluri comparabile sunt Anthologia sau Florilegium. În an-
samblu, aceste lucrări arată că Suetonius era un autor, un anticar 
și un erudit care cunoștea foarte bine istoria culturală și pentru 
care elementul istoric al biografiilor nu era o prioritate.

11.9. Suetonius ca istoric
Cu toate acestea, Suetonius a fost citit ca istoric, pe lângă marea 
sa influență ca anticar care poate fi urmărită până în antichita-
tea târzie. Este foarte ușor să aflăm pe ce se bazează acest lucru 
dacă ne uităm la lista de titluri ale biografiilor. Acestea sunt bi-
ografiile lui Iulius Caesar, Augustus, Tiberius, Caligula (numit 
Gaius), Claudius, Nero, apoi ale împăraților din anul celor patru 
împărați, Galba, Otho, Vitellius și, în cele din urmă, ale flavieni-
lor Vespasian, Titus și Domițian. Cu această serie de doisprezece 



204 jörg rüpke

împărați, Suetonius urmărește a doua jumătate a secolului I î.Hr., 
de fapt întregul secol I î.Hr. dacă începem de la data nașterii lui 
Cezar în anul 100 î.Hr., până la sfârșitul secolului I d.Hr., moartea 
lui Domițian în anul 96 d.Hr., într-o succesiune neîntreruptă de 
biografii imperiale.

Cu toate acestea, aceste biografii sunt în primul rând biografii 
cu investigații independente și nu prezintă o istoriografie ascunsă, 
continuă, cronologică. Ele au o structură clară care este cronologi-
că doar la început, cu circumstanțele nașterii, originii, copilăriei, 
și la sfârșit, cu scena morții, eventualele semne prevestitoare și 
ultimele cuvinte. Între acestea, viața împăratului este prezentată 
în concordanță cu o serie de criterii sistematice. De interes sunt 
familia, activitățile de politică internă și externă, activitățile care 
arată că împăratul a fost un conducător bun sau un tiran, acti-
vitățile de construcție și activitățile artistice. Doar în cazuri izo-
late există rubrici care clasifică activitățile între cele de dinainte 
și după ascensiunea la tronul imperial. În cadrul acestor rubrici 
există, la rândul lor, diferite niveluri de organizare care pot fi și 
cronologice, dar pot și să urmeze principii ierarhice, să fie struc-
turate în ordine crescătoare sau descrescătoare sau să identifice 
diferite subgrupuri într-un anumit domeniu și apoi să se ocupe de 
informațiile referitoare la împărat.

Această abordare sistematică în privința biografiilor împăra-
ților arată încă o dată caracteristica biografiei antice în general. 
Aceasta nu se vedea pe sine ca o formă specială de istoriografie, 
ci mai degrabă încerca să analizeze și să clasifice persoana indi-
viduală dintr-o perspectivă sistematică și astfel, în consecință, 
să le facă accesibile pentru comparație. Totuși, este la fel de im-
portant să observăm că această perspectivă se schimbă în timpul 
procesului de recepție. Tipul de biografie în serie nu doar carac-
terizează biografia din antichitatea târzie, dar aduce și contribuții 
domeniului istoric prin faptul că istoriografia însăși este realizată 
din ce în ce mai mult ca o serie de biografii imperiale. În cele din 
urmă, pentru Evul Mediu, trebuie remarcat faptul că Suetonius, 
prin începerea seriei sale de împărați cu Iulius Caesar – alegere 
care poate fi criticată, dar și justificată din punct de vedere istoric 
– modelează și imaginea medievală a Imperiului Roman, în care 
Cezar este în general plasat în fruntea împăraților romani, ci nu 
la sfârșitul Republicii. Peste două sute de manuscrise medievale 
atestă entuziasmul cu care biografiile lui Suetonius erau citite 
ca o istorie a perioadei imperiale romane (timpurii); fragmentele 
biografiilor erudiților au fost păstrate într-un singur manuscris. 
Exemplul din urmă este valabil și pentru alternativa biografiilor 
lui Suetonius și anume pentru lucrările istorice ale lui Tacitus des-
pre aceeași perioadă. 



205biografia

11.10. Historia Augusta
Cine dorea să citească și despre secolele al II-lea și al III-lea d.Hr. 
ca în Suetonius trebuia să apeleze la Historia Augusta, pentru 
care avem păstrate cel puțin douăzeci de manuscrise medievale. 
Historia Augusta reprezintă o serie de biografii publicată sub forma 
unei colecții de vreo treizeci de biografii mai ample, conținând și 
o biografie colectivă a treizeci și doi de împărați și pretendenți la 
tron mai puțin importanți. O astfel de biografie mai puțin extinsă 
poate fi redusă la câteva rânduri. Ea conține doar o frază despre 
originea împăratului, o frază de caracterizare a acestuia și o frază 
despre aspirațiile și eșecurile împăratului. În plus, există, bineîn-
țeles, biografii mai lungi care pot ajunge la câteva zeci de pagini 
tipărite în edițiile de astăzi. Din punct de vedere cronologic, seria 
de biografii începe cu Hadrian și acoperă perioada cuprinsă între 
117 și 285 d.Hr.; perioada cuprinsă între anii 244 și 253 d.Hr. lip-
sește. Având în vedere situația surselor păstrate, Historia Augusta 
este singura sursă istoriografică majoră pentru cel puțin unele 
secțiuni ale acestei perioade.

Problemele Istoriei Augusta devin evidente doar la o examina-
re mai atentă. În primul rând, găsim biografii care urmează sche-
ma lui Suetonius. De asemenea, este posibil să fi fost planificată 
o continuare directă a biografiilor lui Suetonius. Doar biografiile 
lui Nerva și Traian lipsesc la început, o pierdere posibil datorată 
cursului istoriei tradiției. Aceste biografii sunt caracterizate iniți-
al prin surse bune, în special pentru începutul secolului al II-lea 
d.Hr. Marius Maximus, biograful pierdut pentru secolul al II-lea 
d.Hr., a fost probabil unul dintre aceste surse. Alte surse pot fi 
recunoscute doar prin apropierea lor de istoriografi ai scrierilor 
de tip breviar din antichitatea târzie; prin apropierea lor față de 
Eutropius și Aurelius Victor, scriitori ai secolului al IV-lea d.Hr., 
apare indicată o sursă comună cu Historia Augusta, denumită în 
cercetare Istoria Imperială a lui Enmann (EKG) – aceasta ocupă un 
loc ferm printre ipotezele legate de surse ale istoriografiei din an-
tichitatea târzie, deși rămâne o ipoteză controversată.

Dar mai întâi, un cuvânt despre caracterul biografiilor. După 
cum am menționat deja, găsim din nou, în esență, schema lui 
Suetonius, deși există o evoluție contrară. În timp ce documentele 
joacă un rol mai important în biografiile timpurii ale lui Suetonius 
decât în cele târzii, în Historia Augusta are loc un proces invers. 
Din ce în ce mai mult, aceste biografii constau din documente 
conectate între ele doar prin comentarii minore. Problema este 
calitatea acestor documente care, la o analiză mai atentă, se do-
vedesc adesea a fi invenții și falsuri. Pregătirile pentru lucrarea 
Prosopographia Imperii Romani, un proiect al Academiei de Științe 
din Berlin, au fost cele care au scos la iveală contradicții masive 



206 jörg rüpke

din cadrul materialului și cele care, în același timp, au evidențiat 
fenomenul conform căruia multe detalii pot fi explicate dacă nu 
se presupune ca biografiile să fi fost scrise într-o perioadă con-
temporană sau la scurtă vreme după aceea, ci dacă se ajunge mai 
degrabă la o datare a lor pentru secolul al IV-lea, poate chiar spre 
sfârșitul secolului al IV-lea.

Conform textului care s-a păstrat, biografiile reprezintă opera 
a șase autori diferiți: Aellius Spartianus, Aellius Lampridius, Iulius 
Capitolinus, Vulcacius Gallicanus și, în sfârșit, Trebellius Pollio și 
Flavius Vopiscus, cărora le pot fi atribuite ultimele biografii până 
la Carus, Carinus și Numerianus. Acești șase biografi scriu bio-
grafii destul de diferite. Cu toate acestea, ei nu sunt consecvenți 
în propria lor abordare biografică. Această situație dă naștere unei 
eminente probleme metodologice. Pe de o parte, avem paternita-
tea diferită susținută de textul însuși, iar pe de altă parte, dovezi că 
această lucrare a fost scrisă de un singur autor.

Într-o astfel de constelație, criteriile interne nu pot avea decât 
o pondere limitată și nu au un efect decisiv. Diferențele de stil și 
cele privind viziunea asupra istoriei pot face parte din programul 
de atribuire unor autori diferiți. În această privință, analizele de-
taliate, precum cele care au fost prezentate recent în apărarea pa-
ternității multiple, au o influență redusă asupra problemelor care 
trebuie soluționate aici. Clarificările ar trebui căutate aici dintr-o 
perspectivă mai degrabă literară-sociologică.

În primul rând, formarea de serii în lucrările biografice este un 
atribut constant. Nu este admisibilă ipoteza unor autori diferiți 
în baza numărului mare de biografii. În al doilea rând, nu putem 
cita niciun fenomen comparabil pentru antichitate, și anume un 
colectiv de șase autori pentru un proiect istoriografic comun sau 
de alt tip. În cazul în care un astfel de colectiv de autori ar fi existat 
totuși, ar trebui să ne așteptăm fie la anonimat, fie la o identitate 
mult mai puternică în orientarea biografiilor în viziunea lor asu-
pra istoriei. Din acest punct de vedere, întocmai diferențele sunt 
cele care dovedesc identitatea autorului aici, care, în mod evident 
– după cum reiese din observațiile metodologice explicite din câ-
teva dintre prologurile biografiilor – se joacă cu genul biografiei, 
cu teorii și presupoziții istoriografice, explorând limitele. 

Subiectul, și anume împărații, împreună cu fenomenul special 
al includerii pretendenților și împăraților adversari cu roluri mi-
nore, precum și această concepție specială și atipică a subiectului, 
sunt elementele care leagă întreaga lucrare, reprezentând în ace-
lași timp o reflecție asupra istoriografiei și biografiei antice. În 
schimb, problemele literare și metodologice trebuie să fi fost în 
prim-planul intereselor autorului, după cum sugerează ficțiunea 
extrem de complexă a celor șase autori diferiți. Din această per-



207biografia

spectivă, producția abundentă de documente fictive, care apropie 
biografia istorică de romanul istoric, ar trebui de asemenea anali-
zată și evaluată.

Luând în considerare toate aceste constatări, se pare că la sfâr-
șitul secolului al IV-lea, într-o perioadă în care stabilitatea dinas-
tiei constantiniene începuse să se clatine considerabil, fiind din 
nou destrămată ca urmare a conflictelor dintre împărați și con-
tra-împărați, ne confruntăm cu un autor care reflectează asupra 
acestei reînnoite schimbări constante de împărați și care anali-
zează în același timp, ba chiar parodiază parțial, la un nivel meta, 
instrumentul acestei reflecții. 





12. Forme scurte ale istoriografiei

12.1. Spectrul
Cu Historia Augusta sau, dacă acceptăm ficțiunea identităților di-
ferite ale autorilor, cu scriptores Historiae Augustae, am redescoperit 
un fenomen în domeniul biografiei care a fost reflectat în genurile 
discutate anterior, fenomenul formelor scurte. Relatările istorice 
detaliate, precum cele prezentate de Titus Livius în o sută patru-
zeci și două de cărți, nu erau accesibile unui public larg. Întâlnim 
astfel foarte rapid în istoria recepției lui Titus Livius fenomenul 
rezumării, producerea de extrase, care duce la lucrări precum re-
latarea istorică a lui Florus (copiată și citită de multe ori începând 
cu Evul Mediu Înalt), și care a produs mai departe epitomele lui 
Titus Livius, rezumatele care ni s-au păstrat, Periochae, din care 
astăzi putem reconstitui pe deplin întreaga operă a acestuia.

Pe lângă această rezumare deschisă a autorilor clasici, întâlnim 
și fenomenul breviarului. În prezentarea periodizării istoriografi-
ei romane pentru antichitatea târzie, o serie de astfel de breviare, 
lucrări care tratează întreaga istorie romană în câteva zeci de pa-
gini, au fost deja prezentate. În același timp însă, trebuie amintit 
și faptul că acest fenomen nu este în sine unul al antichității târzii. 
Chiar și pentru perioada imperială timpurie a lui Tiberius găsim 
istoria romană a lui Velleius Paterculus comprimată în două cărți, 
aparținând și ea seriei istoriilor scurte. Velleius însuși nu obosește 
niciodată să se refere la proiectul unei istoriografii detaliate, chiar 
dacă această referință are un caracter utopic. Nu cunoaștem nicio 
astfel de lucrare a lui Velleius Paterculus. Poate că proiectul, sau 
anunțul său, a servit doar ca o „scuză” a formei scurte (realizate).

12.2. Istoriografia sub formă de liste
Ceea ce va fi prezentat pentru a încheia această colecție de forme 
scurte istoriografice este o linie care datează, de asemenea, de 
mult timp și care are o tradiție independentă, chiar dacă se referă 
adesea și la genurile discutate până acum. Ne referim aici la fasti, 
la fastele romane. Aceste fasti au fost prezentate până acum ca o 
listă de consuli, un instrument al nobilimii republicane târzii și al 
istoriografiei republicane târzii, cu ajutorul căruia prestigiul pro-



210 jörg rüpke

priei familii creștea prin falsificarea și inventarea de consulate și 
dictaturi pentru membrii legendari ai familiei respective din tim-
pul perioadei romane timpurii. Totuși, nu această latură a fastelor 
este cea care ne interesează aici, ci elementele care merg dincolo 
de consuli sunt cele care fac fastele interesante pentru noi.

Faptul că, începând cu epoca republicană târzie, utilizarea ter-
menului de fasti pentru listele celor mai importanți magistrați ai 
Romei și ai municipiilor sau coloniilor italice a devenit obișnuită se 
bazează pe adăugarea frecventă a acestor liste la calendare. Pentru 
acestea, termenul provine din caracterul calendarului zilelor de ju-
decată și de adunare codificat de Cn. Flavius la sfârșitul secolului 
al IV-lea î.Hr., dies fasti și dies nefasti. Originea acestui gen poate 
fi determinată cu precizie pentru Roma prin intermediul celei mai 
vechi liste conservate de acest gen, și anume Fasti Antiates maiores, 
o decorație murală pictată în jurul anului 67 î.Hr. într-o clădire 
cel mai probabil privată de pe coasta de lângă Antium; această 
combinație poate fi atribuită unui model din Roma, urmat cu mare 
fidelitate. Este vorba despre o pictură murală pe care M. Fulvius 
Nobilior (și Q. Ennius) a executat-o în Templul lui Hercule – acum 
un aedes Herculis Musarum – pe care l-a extins între 179 și 173 î.Hr. 
pentru a include un portic și Muzele capturate în Ambrakia. În 
timp ce calendarul a reunit pentru prima dată zilele de fondare 
a templului până la dedicarea acestuia, în paralel, începând cu 
anul 174 sau 173 î.Hr., a fost întocmită o listă a consulilor romani, 
inclusiv a celor sufecți și a cenzorilor, care a fost probabil comple-
tată pe cealaltă parte și pentru perioada anterioară. 

Atât magistrații incluși pe listă, cât și structura contemporană 
a unei datări „absolute” de tip ab-urbe-condita împiedică identi-
ficarea acestei părți a piesei murale (și copiile sale) în a fi con-
siderată o listă de consuli eponimi cu o valoare practică pentru 
procesele de datare de zi cu zi. Acest lucru poate fi observat în 
continuarea genului. Listele pot fi extinse pentru a include și alți 
magistrați, precum cei locali, și prin adăugarea de note istorice 
în Fasti Capitolini sau în copiile municipale, căpătând în cele din 
urmă caracterul de cronici. Dacă nu au fost folosite ca liste de 
eponimi, atunci aceste liste au fost consultate în mod repetat în 
interesul unor astfel de note. Ceea ce lipsește cu desăvârșire, însă, 
este o încercare de a le analiza ca un gen de sine stătător, cu pro-
pria lor dezvoltare formală, propria lor viziune asupra istoriei și 
propria lor poziție în structura altor genuri istoriografice. Această 
încercare este întreprinsă aici, începând cu o descriere detaliată a 
textelor, dintre care cele mai multe sunt interpretate ca suporturi 
cronologice. Aceasta nu numai că deschide o dimensiune neglijată 
a istoriografiei clasice, dar conferă și o mai mare profunzime is-
torică studiului fenomenului conex al cronicilor antichității târzii. 



211forme scurte ale istoriografiei

„Cronograful din 354” marchează punctul central al acestei istorii 
a genului în două părți.

12.2.1. Cele două exemplare cele mai timpurii
Chiar și cea mai veche listă conservată din Fasti Antiates maiores 
(Inscriptiones Italiae 13.1, 161-6) oferă mai mult decât o listă de 
necesități eponime. Numele cenzorilor și nota lustrum fecerunt 
organizează lista prin întreruperea structurii coloanelor. În plus, 
culoarea lor roșie le diferențiază de culoarea neagră a numelor 
consulilor eponimi. Toate celelalte informații care merg dincolo 
de lista eponimilor sunt de asemenea scrise cu roșu: abdicările din 
funcție, una indicând decesul în timpul mandatului – și numele 
consulilor sufecți, introduse prin suffectus. Lista consulilor inclu-
de filiația și cognomen-ul acestora, elemente care lipsesc în datarea 
eponimă din documentele contemporane și mai vechi conservate.
În ciuda acestui surplus de informații în comparație cu un tabel 
eponim „pur” (postulat), lista magistraților din Fasti Antiates 
maiores rămâne una dintre cele mai slab reprezentate ale genului 
său. Cel mai apropiat exemplu din punct de vedere cronologic, 
Fasti Arvalium, este reconstituit în partea funcționarilor doar din 
fragmente ulterioare; ca și Acta fraților arvali, lista era constant 
completată. Cu toate acestea, uniformitatea ulterioară ne permite 
formarea unor concluzii cu privire la aspectul acestora la momen-
tul fondării sau reorganizării colegiului în 29/28 î.Hr.

Referitor la limbaj și conținut, lista este la fel de concisă ca 
cea din Fasti Antiates maiores. Numirea de consules ordinarii este 
urmată de până la patru consuli sufecți, introduși prin suf(fectus) 
(Inscr. It. 13.1, 298 f. pentru anii 18 și 31 d.Hr.). Consulii eponimi 
sunt de obicei introduși în listă la nominativ, dar uneori apar și 
în cazul ablativ, ca să spunem așa, ca o datare a magistraților care 
urmează; numai în aceste cazuri se adaugă co(n)s(ulibus) eponimi-
lor. Consulii sufecți nu sunt urmați de cenzori ca la Antium, ci 
de numele magistraților din funcțiile de praetor urbanus și praetor 
peregrinus. Înlocuirea acestui element reflectă situația din 29/28 
î.Hr. Funcția de cenzor își pierduse considerabil din importanță 
pe parcursul Republicii târzii; aparent, din cauza intervențiilor lui 
Sylla și Clodius și a instituirii unui fel de cenzuri permanente prin 
funcția lui Cezar de praefectus morum. Totuși, aceasta și-a pierdut 
din importanță și din punct de vedere al istoriei structurale din 
cauza scăderii consensului clasei politice conducătoare, singu-
ra care ar fi putut garanta acceptarea unei autorități cenzoriale 
cuprinzătoare. Din această perspectivă, era logică înlocuirea cen-
zorilor cu cei mai înalți funcționari anuali (după consuli) într-o 
documentație care era în permanență completată și axată asupra 



212 jörg rüpke

prezentului (progresiv). Din moment ce pretorii, spre deosebire 
de consuli, nu sunt menționați niciodată în ablativul timpului, nu 
există niciun motiv pentru a vedea urmele unei eponimii mai vechi 
care să meargă dincolo de consuli în numirea acestora. 

O scurtă examinare a altor faste, în special a celor municipa-
le care conțin liste istorice anexate, dar și a exemplarelor inde-
pendente care, ca în cazul Forumului, nu au vreo legătură cu un 
calendar, ar putea aduce clarificări tendințelor identificate. Prin 
apelarea lor la cenzori, Fasti consulares Capitolini urmează modelul 
reprezentat de Fasti Antiates, dar tind să verbalizeze abrevierile 
acelei liste folosind propoziții complete. În loc de un simplu theta 
(Θ), se poate citi in mag(istratu) mortuus est, în loc de suffectus se 
poate găsi in eius loc(um) f(actus) e(st). Numirile în funcțiile de dic-
tatori și magistri equitum sunt consemnate, iar notele de abdicare 
se extind în „scurte povestiri”. De exemplu, pentru anul 368 î.Hr. 
(Inscr. It. 13.1, 33): . . .[post edictu]m in milites ex s(enatus) c(onsulto) 
abdicarunt. in eorum locum facti sunt . . .  

Importante incizii „constituțional-istorice” sunt de asemenea 
notate, cum ar fi primele numiri ale plebeilor în funcții. Sunt in-
troduse epitete speciale – Censorinus, Asiaticus –, sunt explicate 
relații de familie obscurate de numele adoptive: (Inscr. It. 13.1, 49): 
L. Manlius L. f. L. n. Acidinus Fulvian(us), Q. Fulvius Q. f. M. n. Flaccus 
/ hei fratres germani fuerunt (179 î.Hr.). Pe cele mai recente tăblițe – 
având loc deja politica religioasă augustană – este consemnat prin 
numirea colegiilor preoților faptul că, în anul 10 d.Hr., un flamen 
martialis a fost consul ordinarius urmat de un flamen dialis în funcția 
de consul sufect. 

Numirea războaielor – bellum Gallicum cisalpinum, bellum 
Punicum secundum, bellum Philippicum, bellum Antiochinum și așa 
mai departe – este probabil mult mai importantă pentru perioada 
mai veche. Centrate pe linia lor și tăind astfel spațiul dintre nume, 
care sunt aranjate și aici în două sub-coloane, ele aduc o contri-
buție considerabilă în împărțirea vizuală a istoriei documentate în 
secțiuni, în epoci care ne modelează încă imaginația.

12.2.2. Fasti Ostienses
Fasti Ostienses se remarcă prin amploarea notelor istorice, prin 
tematica abordată și prin gradul de conservare. Evenimentele 
casei imperiale – moartea, îmbrăcarea de toga virilis de către fiul 
lui Germanicus, Nero Iulius Caesar, ucis ulterior de Tiberius, re-
primarea conspirației lui Seianus și executarea celor implicați – și 
darurile în bani (congiaria), triumfurile și alte evenimente simila-
re distribuite în astfel de ocazii formează cea mai mare parte a 
materialului istoric. Schema unui an corespunde celei din Fasti 
Cuprenses: consuli, știri istorice, magistrați locali. Note ocazionale 



213forme scurte ale istoriografiei

referitoare la evenimentele din Ostia însăși sunt enumerate după 
evenimentele romane (urbane) și înainte de magistraturile locale 
sau după acestea (a se vedea anii 30, 36, 91 (incert), 94, 152 d.Hr.).

Chiar și în perioada domniei lui Tiberius, toate aceste însem-
nări capătă caracterul unei cronici continue, deși a uneia modeste, 
care consemnează evenimentele importante cu data curentă; cu 
toate acestea, coloanele de nume ale magistraților de tip consu-
les ordinarii și suffecti care intră în funcție în cursul anului rămân 
la început, înaintea altor evenimente, inclusiv a celor petrecute 
mai devreme în cursul anului. Acest lucru ne arată că datele unui 
an erau consemnate la sfârșitul anului și nu imediat după eveni-
mentele petrecute în cursul anului. În caz contrar, un spațiu esti-
mativ ar fi trebuit lăsat pentru ca numele consulilor sufecți să fie 
consemnate ulterior, dar nu există nicio dovadă a acestui lucru. 
Consemnarea include și un număr semnificativ de evenimente 
religioase, și anume dedicarea de temple – încă din anul 46 î.Hr. –, 
jocuri și epula („banchete”). Ocazional, există o descriere comună 
a ritualurilor, cum ar fi ceremoniile funerare desfășurate pentru 
nepotul lui Augustus, L. Caesar, în anul 2 d.Hr. (Inscr. It. 13.1, 183: 
[---] / tecta est. hominu[m plus ---] / inta millia can[delis ardentibus] / ob-
viam processe[runt. magistratus] / Ostiensium pulla[ti corpus tulerunt.] / 
oppidum fuit orn[atum ---]).

Uimirea provocată de lectura acestor Fasti Ostienses ar trebui 
să ne reamintească faptul că acesta este un text unic în ceea ce 
privește varietatea informațiilor integrate în schema listei de ma-
gistrați. Aceste faste au predecesori recognoscibili în exemplele 
studiate, cărora le rămân îndatorate pentru modelul formei lor. În 
ceea ce privește nivelul de detaliu atins însă, acestea sunt apropi-
ate mai degrabă de textele literare – de exemplu, de epitomele lui 
Titus Livius. Ce a dus la o inscripție atât de elaborată?

Spre sfârșitul secolului I î.Hr., când au început să fie păstrate 
Fasti Ostienses, la Roma nu exista niciun model de documentare 
oficială centralizată sub formă de inscripții. Cu toate acestea, 
existau cunoștințe despre o formă comparabilă de documentare în 
trecutul Romei. Obiceiul din Ostia face referire la acest lucru. Este 
vorba despre Pontifex Volcani et aedium sacrarum – forma completă 
a numelui său în anul 105 d.Hr. – a cărui succesiune este notată cu 
atâta atenție în text, încât acesta se presupune a fi fost cel căruia i 
s-ar fi încredințat producerile de faste. Cel mai probabil, inscripția 
era atașată templului „său”, dedicat lui Vulcan. La Roma, pontifex 
maximus era cel care, de la mijlocul secolului al III-lea î.Hr. – însă, 
conform teoriei general acceptate din timpul perioadei republica-
ne târzii, de la începutul orașului și până la publicarea de annales 
maximi – avea o „inscripție”, o placă de lemn cu numele consulilor 
și cu cele mai importante evenimente ale anului, plasată în fața re-



214 jörg rüpke

ședinței sale oficiale, așa cum a fost discutat în detaliu în capitolul 
6.6.1. Acest model instituțional este cel care a conferit creației din 
Ostia permanența care i-a permis să fie produsă timp de aproape 
două secole. Modelul lui Fulvius pare să fi fost combinat aici cu un 
model și mai venerabil.

12.2.3. Fastele în structura genurilor istoriografice
Oricât de importantă ar fi o descriere detaliată a fastelor, găsite 
predominant sub formă de inscripții, perspectivele literar-socio-
logice oferite de circumstanțele adesea necunoscute sau neclare 
ale descoperirii acestora rămân minimale. Unele mărturii literare, 
începând cu Cicero, fac posibilă o analiză aprofundată și o contu-
rare a locului listelor inscripționate, care nu se limitează la forme 
epigrafice, în structura altor genuri istoriografice. 

Cicero vorbește despre consuli în trei locuri. Primele două ca-
zuri sunt discursuri, cele în favoarea lui Sestius și cele împotriva 
lui Piso, iar tonul este consecvent: consulii în discuție sunt atât 
de răi încât ar trebui să fie eliminați din fasti (Cic. Sest. 33; Pis. 
30). Aici, fastele reprezintă o formă tangibilă a memoriei colecti-
ve (memoria): nu un mijloc de datare, ci un registru de onoare. Al 
treilea pasaj, găsit în faimoasa Epistolă a lui Lucceius, cu reflec-
țiile sale asupra istoriografiei, pune aceeași tăbliță într-o lumină 
diferită: în comparație cu istoriografia de orientare elenistică, care 
este capabilă să prezinte acele lucruri care îl captivează cel mai 
mult pe cititor – evenimente ale destinului și schimbări neaștepta-
te – prezentarea analistică scufundă totul în mediocritate, precum 
simpla enumerare a fastelor (Cic. fam. 5.12.5). Fastele, și chiar și 
analele, nu sunt tocmai o formă de istoriografie care să satisfacă 
cititorul avizat. Ele sunt – așa cum Cicero nu ar spune într-un dis-
curs public – doar o formă primitivă de memorie istorică, dar asta 
reprezintă ele sub forma listelor consulare. 

Impresia lăsată de Cicero este una confirmată de literatura ul-
terioară. În poemele lui Horațiu, fastele apar de mai multe ori ca 
formele autorizate ale memoriei colective (Hor. sat. 1,3,112; carm. 
3,17,2-4; 4,14,1-5). Onoarea personală pe care o indică includerea 
propriului nume în această listă constituie tema centrală a peri-
oadei următoare. Lucan oferă mai multe exemple în acest sens, 
la fel ca Statius (Lucan. 2,645; 5,5. 384; 8,817f.; Stat. silv. 4,1,1. 20, 
29). Se poate face aluzie la acest lucru în textele panegirice (Plin. 
paneg. 58,3; 92,2), o practică ce se extinde până în antichitatea târ-
zie: Claudius Claudianus, care a scris poezii la începutul secolului 
al V-lea, conduce de departe lista cu șaptesprezece referințe.

Până în antichitatea târzie, textele menționate mai sus atestă 
o înțelegere a fastelor care se concentra exclusiv asupra listelor 
consulare și le trata în întregime în conformitate cu conceptul re-



215forme scurte ale istoriografiei

publican de magistratură. Lista de consuli este o listă de onoare: 
apariția repetată în aceste documente reprezintă o multiplicare a 
prestigiului, dar devine suspectă de îndată ce intenționează ex-
cluderea completă a altora. Numele principale (și eponime) ale 
consules ordinarii, evidențiate în roșu sau purpuriu, ies din nou în 
evidență, dar, în general, pare să fi prevalat echivalența aproxi-
mativă a consulatului sufect, acea funcție „neorânduită” introdusă 
cu mare efort de Cezar, fiind condiționată de demisia voluntară a 
unui predecesor în viață.

Ținând cont de aceste considerații și de surse însă, ne miș-
căm doar în jurul elitei romane (urbane) și deci în jurul literaturii 
claselor superioare. Fastele conservate în inscripții, pe de altă 
parte, pot fi atribuite în cele mai multe cazuri claselor superioare 
municipale sau chiar unor colegii de oameni cu un status social 
semnificativ inferior. Notele istorice ale acestor exemplare sunt 
mult mai puțin fidele idealurilor republicane. Aici, războaiele 
civile apar sub numele consulilor; evenimentele casei imperiale 
devin rapid tema dominantă a completărilor. Aceste texte nu își 
pierd atributul de liste de onoare, dar devin și breviare de istorie 
romană, într-un mod cât se poate de orientat spre persoană, așa 
cum apare în înțelegerea romană a istoriei. Aceste liste pot fi cu 
greu descrise ca istoriografie, dar prin prezentarea lor non-narati-
vă a datelor istorice, ele constituie cel puțin ceva asemănător unei 
„protoistorii” (Jörn Rüsen).

Distanța socială și geografică a majorității fastelor față de 
centrul politic, pe de o parte, și scăderea importanței politice a 
consulatului, pe de altă parte, nu duc la presupunerea că aceste 
liste aveau un caracter mnemonic care activa o narațiune o mai de-
taliată a istoriei romane. Nu trebuie subestimată nevoia de sens pe 
care „istoria” trebuie să o satisfacă pentru grupurile și locurile în 
cauză aici. Având în vedere caracterul în esență local al societăți-
lor antice – a căror segmentare profundă nu numai în sfera econo-
mică, ci și în cea culturală, este certă în ciuda tuturor elementelor 
centralizatoare – posibilitățile oferite de istoria centrului politic 
nu trebuie supraestimate.

Din acest punct de vedere, fastele nu oferă prea multe. Ca text 
organizat cronologic, ele trec granița de la o simplă listă la o croni-
că, dar din perspectiva producerii semnificației istorice, ele ocupă 
doar o poziție minoră. Semnificația istorică nu reprezintă „pur și 
simplu succesiunea factuală a evenimentelor”, ci tocmai „trecerea 
peste succesiune”, în accesul liber la date specifice din trecut și 
alese doar în funcție de condițiile complexe ale prezentului. Prin 
urmare, la nivelul „copiștilor” și destinatarilor locali, ceea ce se 
află cel mai probabil în centrul atenției nu este conținutul faste-
lor în detaliile lor, ci ansamblul textului. Cu sau fără categorisirea 



216 jörg rüpke

propriilor magistrați, simpla lor enumerare exprimă deja loialitate 
și identitate: „Aceasta este istoria noastră” și „Noi facem parte din 
această istorie!”. Tocmai de aceea, inciziile care determină relația 
cu centrul și propria identitate sunt puncte preferate de desfășu-
rare: războiul aliaților, fondarea cu drept de colonia, înființarea 
unei asociații în contextul reorganizării augustane a Romei.

Comparația cu materialul non-roman relevă mecanismele 
sociologice generale ale literaturii, dar și realizarea specifică a 
formei de documentare create de Ennius și Fulvius pentru clasa 
superioară romană. Timp de câteva secole, aceasta a oferit o formă 
de autoportret individual și de afirmare colectivă a identității 
acceptată la scară largă. În Grecia, lucrările cronografice au fost 
subiectul preferat al inscripțiilor de o lungime peste medie; aces-
tea informau cititorii despre trecut în locuri proeminente, fie în 
temple, și anume ca daruri votive, fie în locuri publice, și anume 
ca donații către o comunitate. La prima vedere, caracterul ade-
sea instructiv justifică alegerea evidentă a locației prin valoarea 
practică a monumentului, însă diferența de autoritate implicată și 
constituită de rolul instructiv este probabil cel puțin la fel de im-
portantă pentru relația dintre donatorul local și cititori. În cronici, 
relația dintre materialul local și cel străin joacă un rol important. 
Axarea textului inscripției Cronicii din Paros (Marmor Parium) 
asupra materialului non-local al istoriei literare, care oferă astfel 
un spațiu mai larg temelor politice, începând cu Alexandru cel 
Mare, demonstrează în primul rând identitatea culturală elenică. 

Nu se cunoaște nicio documentație privind eponimi străini 
comparabilă cu listele consulare romane. Istoria locală este cea 
care reprezintă aproape întotdeauna subiectul inscripțiilor gre-
cești. În ceea ce privește valoarea mai degrabă simbolică decât 
practică a literaturii cronografice, rolul pe care „cronicile” îl joacă 
astăzi în cadrul segmentului de piață al literaturii istoriografice 
trebuie subliniat dincolo de domeniul antichității și al epigrafi-
ei. Faptul că această formă de literatură se abține de la stabilirea 
unor contexte generale și tirajele sale mari arată că vânzările nu se 
bazează pe un interes larg pentru istoria contemporană. Nici inte-
resul pentru reconstituirea trecutului, nici căutarea unei orientări 
pentru viitor nu sunt motivele principale ale cumpărării. Fie achi-
ziție sau cadou: mai mult decât lectura, proprietatea contribuie la 
formarea sau demonstrarea unei identități politice pre-reflexive. 
Momentul central al conținutului și al recepției sale este formula-
rea de sincronisme: Ce s-a întâmplat în anul în care m-am născut? 
Dar când am ajuns la majorat? Această listă ar putea continua la 
nesfârșit. Atracția nu consta deci în stabilirea unor conexiuni ca-
uzale sau conceptuale. În schimb, sinteza unor evenimente foarte 
diferite era cea importantă, a căror totalitate definește cadrul ge-



217forme scurte ale istoriografiei

neral al identității ca fan al sportului, ca cetățean, sau chiar ca 
cetățean al lumii, și conferă astfel acestei identități o notă pe care 
relațiile sociale cotidiene la nivel local nu o pot oferi. 

Legătura cu textele non-epigrafice, „literare”, nu trebuie negli-
jată nici în Antichitate – ceea ce ne duce înapoi la punctul de pleca-
re al acestui subiect. Lucrarea Liber annalis a lui Atticus, prietenul 
lui Cicero, pare să fi răspuns deja nevoii de brevitate și claritate în 
epoca republicană. Aceasta nu este o listă de magistrați, ci o schiță 
istorică ce deschide seria breviarelor latine pe care încă le putem 
recunoaște, cel puțin din titlurile lor. Din această serie ar putea 
face parte, printre contemporanii lui Atticus, L. Scribonius Libo și 
L. Ateius Praetextatus Philologus, consilierul lui Sallustius, cu al 
său Breviarium rerum omnium Romanarum (fragmente: HRR 1.318). 
Primul text cu adevărat păstrat este cel al lui Velleius Paterculus, 
care prezintă o istorie universală în format miniatural în două 
cărți. Brevitatea (brevitas) și rapiditatea (festinatio) prezentării, pe 
care autorul le subliniază în mod repetat și pe care crede că trebuie 
să le justifice prin trimiterile la o lucrare istorică „adecvată” care 
încă nu a fost scrisă (Vell. 2,99,3f.), arată că Velleius are în vede-
re nevoile unui public care ar fi fost copleșit de lucrări compilate 
conform criteriilor literaturii înalte, dar, în același timp, acesta nu 
dorește să piardă contactul cu această literatură înaltă.

Nici măcar lucrările precum cea a lui Velleius Paterculus nu pot 
fi asociate unui public cu educație formală limitată. Determinarea 
nivelului de alfabetizare al societății romane pune cercetătorul 
în fața unor mari dificultăți; totuși, nivelul scăzut de organizare 
școlară și posibilitățile foarte limitate de diseminare în scris a 
textelor sugerează că procentajele mai ridicate ar trebui privite 
cu mult scepticism. Condițiile din perioada imperială înaltă și târ-
zie, care par să presupună o alfabetizare largă, cel puțin inițială, 
prin utilizarea pe scară largă a propriei semnături ca mijloc de 
autentificare, nu ar trebui să fie transferate global către perioada 
Republicii târzii sau a Principatului timpuriu. În plus, prin ana-
logie cu condițiile de astăzi, se poate presupune că abilitatea de 
a descifra litere individuale și cuvinte nu trebuie echivalată cu o 
competență de citire care să fie reflectată în lectura unor cărți în-
tregi. Romanul lui Petronius (Petron. 58.7) este ilustrativ în acest 
sens; un libert se laudă cu educația sa, care nu este exhaustivă, dar 
totuși suficientă în scopuri practice: în ceea ce privește cerințele 
de lectură, există încă o diferență enormă între breviarele de tipul 
celui lui Velleius și fastele inscripționate în piatră și cronicile lor. 

Și-au satisfăcut curiozitatea artizanii cărora Cicero le atribuie 
un interes pentru istorie (Cic. fin. 5.52) cu ajutorul textelor de tipul 
fastelor mai degrabă decât cu ajutorul breviarelor de dimensiunea 
unui sul? Răspunsul trebuie să fie „nu”. În ciuda tuturor conver-



218 jörg rüpke

gențelor dintre breviare, pe de o parte, și fastele atât de elaborate 
precum Fasti Ostienses, pe de cealaltă parte, rămâne însă o pră-
pastie adâncă între istoriografie, al cărui scop, prin narativitatea 
ei, este de delectare, de a delecta, și fastele romane și italice, care 
insistă în refuzul acestei narativități. Din punct de vedere social, 
echivalentul funcțional al istoriografiei literare nu se găsește în 
literele pietrarilor, ci în oralitate. În cazuri individuale, fastele pot 
funcționa ca referință pentru narațiunea orală, dar în mod normal, 
fastele omului de rând din municipalități și din sălile asociațiilor, 
această galerie de onoare a nobilimii republicane și a patriciatu-
lui imperial, servesc într-un mod mult mai difuz la formarea unei 
identități locale sau „colegiale” în cadrul orizontului mult mai larg 
al Imperiului Roman. 

12.2.4. De la inscripțiile augustane la piața de carte din antichitatea 
târzie: Cronograful din 354 

Încercarea de a descrie listele care au apărut pentru prima dată 
în legătură cu calendarele ca gen istoriografic și de a determi-
na funcția lor nu se poate încheia cu inscripțiile din perioada 
Principatului. Cronicile structurate sub formă de carte de către 
consulii eponimi devin cel mai popular gen al antichității târzii; 
„istoriografia sub formă de listă” caracterizează masa istoriogra-
fiei medievale. Evoluția către cronicile lumii lărgește orizontul 
istoric și înlocuiește sistemul de referință politic (Roma) cu unul 
religios (istoria mântuirii iudeo-creștine), dar funcția de bază a ge-
nului rămâne aceeași: determinarea propriei poziții într-o istorie 
mai largă, chiar cea mai largă imaginabilă.

Urmele istoriei textuale a acelor consularia, listele de consuli din 
antichitatea târzie care au doar câteva note istorice și care prezintă 
numeroase variante, indică o distribuție prin intermediul comerțu-
lui cu cărți și, prin urmare, tiraje mai mari și o popularitate crescu-
tă. Ilustrarea cu ilustrații miniaturale schematizate indică același 
lucru. Nu mai puțin semnificativ este faptul că tocmai Hydatius, 
unul dintre autorii genului cu cea mai pronunțată conștiință a pro-
ceselor istorice și care a produs o cronică corespunzător de detali-
ată, nu a găsit aproape niciun copist sau destinatar al operei sale.

Cel puțin în această privință, schimbarea suportului de la 
piatră la carte nu are consecințe profunde. Cu toate acestea, cu-
vântul-cheie „ilustrație” indică astfel de schimbări. Lipsa oricăror 
urme de cărți-faste din perioada republicană târzie și din secolele 
I-III d.Hr. face problematică orice încercare de cronologie a aces-
tor evoluții. Știm doar că astfel de calendare și liste de funcțio-
nari au existat (Cic. Att. 4,8a,2; Ov. fast. 1,657), dar nu știm deloc 
cum arătau acestea. Totuși, un document care a fost păstrat prin 
copii ne oferă posibilitatea de a observa evoluția lor: așa-numitul 



219forme scurte ale istoriografiei

Cronograf din 354, pe care caligraful Furius Dionysios Filocalus 
l-a realizat pentru Valentin, probabil un membru creștin al clasei 
superioare romane. Compilat din diverse surse care datează din 
secolul al III-lea d.Hr. și însoțit de ilustrații care nu fac trimite-
re la modele clar mai vechi, cronograful corespunde totuși prin 
structura sa fastelor descrise mai sus. Cu toate acestea, el necesită 
o descriere ceva mai detaliată:

Paginile de dedicație, care formează primele trei secțiuni, sunt 
urmate de explicații ale celor mai importante componente calen-
daristice, literele pentru nundinae și lunile care aici, la mijlocul 
secolului al IV-lea, sunt interpretate astrologic: cele șapte planete 
și cele douăsprezece semne ale zodiacului sunt astfel explicate. 
Acestea sunt urmate de calendarul propriu-zis ca a șasea parte. În 
continuare apare lista consulilor, precedată de portretele ultimilor 
doi eponimi din listă: o datare grafică a întregii lucrări, precum și 
o trimitere către sfârșitul listei care urmează imediat, începând cu 
primii consuli. 

Aceasta din urmă, acum a opta parte, se limitează, pe de o 
parte, la consulii eponimi sub cea mai scurtă formă posibilă a nu-
melui, dar conține totuși scurte note istorice referitoare la schim-
bările constituționale, la nașterea și moartea lui Iisus și la sosirea 
și martiriul apostolilor Petru și Pavel la Roma. Ca și în cazul Fasti 
Capitolini, funcția cronologică a listei este determinată de datele 
ab-urbe-condita precedente; o referință ulterioară la faza lunii și 
la ziua săptămânii are probabil și o funcție cronologică, și anume 
în scopul calculului ciclurilor pascale. Cu toate acestea, cuvântul 
„calcul” nu ar trebui luat prea în serios, deoarece nu era de aș-
teptat ca destinatarul să facă un astfel de calcul. La urma urmei, 
acestuia îi erau oferite datele Paștelui pentru deceniile anterioare 
și pentru o perioadă de până la jumătate de secol în avans (până la 
anul 411 d.Hr.) în următoarea secțiune, a noua. Din motive istorice, 
paralele pentru cea de-a noua secțiune și elementele anacronistice 
a celei de-a opta, cel puțin pentru perioada precreștină, care pre-
gătesc acest tip de calcul, nu pot fi prevăzute în calendarele de la 
începutul epocii Principatului. Cu toate acestea, nu este cu totul 
neașteptat. Interpretarea cronologică a listelor consulare, deja 
prezentată în Fasti Capitolini, este pur și simplu dusă un pas mai 
departe. Deficitul constitutiv al datării eponime, și anume imposi-
bilitatea de a numi anii viitori, devine acut în cazul calculării pre-
alabile necesare a datei Paștelui, deoarece aceasta trebuie stabilită 
cu cel puțin patruzeci de zile înainte, în Miercurea Cenușii pentru 
romano-catolici, dar trebuie convenită mult mai devreme într-o 
comunitate religioasă răspândită în întreaga lume. Prin urmare, 
un calendar permanent ar trebui să indice datele Paștelui pentru 
durata de viață preconizată a utilizatorului, cu condiția ca organi-



220 jörg rüpke

zarea comunității religioase să permită acest lucru. Așadar, pare 
plauzibil atunci să se combine această perspectivă anuală asupra 
viitorului cu perspectiva anuală asupra trecutului. 

Pentru secțiunile următoare trebuie amintită separarea reali-
zată epigrafic a listelor speciale. Praefectus urbis (secțiunea a zecea) 
corespunde cum grano salis acelui Praetor urbanus care era deja 
inclus în Fasti Arvalium. Lista episcopilor romani, a treisprezecea 
și, prin urmare, ultima dintre secțiunile originale, corespunde 
aproximativ, prin specificitatea sa adaptată apartenenței de grup 
a destinatarului, acelor magistrați locali descentralizați prezenți 
în Fasti Praenestini. Totuși, aceasta oferă note scurte cu privire la 
carierele și activitățile celor în cauză și duce astfel în mod formal 
la cronica ulterioară. Între acestea se află liste de dies depositionis, 
martiri și episcopi romani. Funcția lor corespunde cu cea a unei 
sărbători a comunității religioase creștine. Fasti Guidizzolenses 
din nordul Italiei (Inscr. It. 13.2, 235) oferă un exemplu de astfel 
de combinație cu un calendar pentru a ține seama de necesitățile 
locale sau specifice unui grup – calendarul efectiv al lui Furius 
Filocalus nu are încă date creștine. Motivul poziționării acestor 
feriale înaintea episcopilor, care din punct de vedere generic tind 
să facă parte din lista prefecților orașului, poate fi găsit doar în 
reflecțiile lui Furius, care nu mai sunt accesibile; se poate doar 
presupune că în partea finală a fastelor – așa cum probabil și-a 
perceput propria compilație Furius – apropierea sau distanța față 
de versiunile tradiționale ale acestui gen ar fi putut fi decisive.

Acest lucru este valabil și pentru partea care i-a urmat ime-
diat, și anume Origo gentis Romanorum sau Chronica urbis Romae. 
Dacă se acordă o importanță mai mare elementului istoric al 
listei consulilor, atunci forma noii cronici ar fi văzută la prima 
vedere ca o duplicare. Cu toate acestea, o analiză a conținutului 
ne arată că această critică este nejustificată. Textul include regii 
din Alba Longa și Roma, eroii republicani (dictatores) și împărații. 
Înregistrările sunt scurte, iar în cazul regilor din Alba Longa și al 
eroilor, unele dintre ele sunt pur și simplu liste de nume; în ceea ce 
privește forma lingvistică, acestea ar putea fi regăsite și într-o listă 
mai completă de consuli. Totuși, există un motiv factual pentru 
care acest lucru nu este posibil: domniile regilor și împăraților nu 
pot fi înregistrate în mod adecvat în listele fastelor care permit 
doar înregistrări anuale, iar aceasta este tocmai problema care 
apare în cazul războaielor mai lungi. La fel cum Furius continuă 
dimensiunea cronologică a fastelor, deja accentuată în Fastele 
Capitoline prin informațiile privind datele Paștelui, el elaborează 
în mod productiv dimensiunea istorică deja accentuată mai pu-
ternic în Fasti Venusini prin includerea cronicii, care este destul de 
puțin exigentă în ceea ce privește conținutul. 



221forme scurte ale istoriografiei

După cum ne demonstrează Cronografia din 354, istoria genu-
lui nu este deloc liniară, progresând de la lista simplă de eponimi 
la forme din ce în ce mai complete care duc în cele din urmă la 
cronicile din antichitatea târzie cunoscute sub numele de consu-
laria. În ceea ce privește lista propriu-zisă a consulilor, Filocalus 
prezintă o variantă care trebuie calificată drept „restrânsă” chiar 
și în comparație cu Fasti Capitolini. Procesul în care trebuie înca-
drat Filocalus nu reprezintă extinderea listei consulare-cenzoriale 
propriu-zise, ci mai degrabă extinderea – semnificativă – a între-
gului ansamblu sub titlul de fasti; un proces care a început practic 
odată cu prima adăugare a unei liste consulare calendarului lui M. 
Fulvius Nobilior – de către Q. Ennius. Prin urmare, anonimatul nu 
reprezintă nicidecum o surpriză ca un nou model de comporta-
ment în continuarea cronicii lui Ieronim (și la scurt timp după, și 
a continuatorilor săi), ci este o procedură practicată de mult timp. 
Tradiția manuscriselor, compilațiile cantitative și variate de cro-
nici și elemente istoriografice în manuscrise compozite, nu este 
doar un fenomen secundar al istoriei transmiterii, ci un moment 
autentic în abordarea textelor prezentate.

Cealaltă tendință nu constă în extinderea genului colectiv, ci în 
dezvoltarea internă a sub-genurilor. Din punct de vedere epigra-
fic, Fasti Ostienses marchează un punct culminant timpuriu pentru 
lista istorică, dar este posibil ca ele să se bazeze pe un model epi-
grafic fictiv care să aibă reprezentanți literari reali și credibilitate 
prin analele pontificale. Există chiar un interes contrar în forma 
numelor, adesea reduse la cognomina (sau la ceea ce era considerat 
a fi cognomina), și în suprimarea vechilor note istorice. Cu toate 
acestea, există o dezvoltare, fie sub formă de ilustrare, fie prin ex-
tinderea perspectivei temporale până la creație sau prin deschide-
rea unor noi domenii de evenimente, cum ar fi istoria bisericească. 
Tocmai lipsa constrângerii coerenței narative conferă formei enu-
merative o flexibilitate care poate ține cont de interesele autorilor 
(sau ale succesorilor lor), precum și de nevoile cititorilor. Judecând 
după numărul de cititori (și de simpli observatori), istoriografia 
sub formă de listă a fost probabil cel mai popular gen istoriografic 
încă din epoca lui Cicero și a lui Titus Livius.





13. Istoria universală și ecleziastică

13.1. Semnificația istoriei
Concepția istorică – și aceasta reprezintă o indicație a întrebării 
legate de funcția istoriografiei – pe care un anumit autor sau (mai 
rar în antichitate) autoare o prezintă trebuie văzută în contextul 
cerințelor asupra istoriei formulate de cititorii contemporani. 
După cum a arătat Michel de Certeau, acest lucru nu exclude is-
toriografia originală sau chiar subversivă. Dar o dinamică există 
și pe termen lung. Cititorii unei opere, odată ce aceasta există, se 
schimbă și, de-a lungul istoriei recepției sale, se poate schimba și 
viziunea asupra unui anumit tip de istoriografie.

Pentru a vizualiza clar acest fenomen, ne putem aduce aminte 
de diferitele schimbări din perspectiva recepției operelor, așa cum 
am stabilit deja în capitolele anterioare. De exemplu, Comentariile 
lui Cezar, concepute inițial ca propagandă politică, au servit foarte 
rapid după moartea lui Cezar ca literatură de partid și de identita-
te colectivă. Ulterior, recepția acesteia a fost ca și întreruptă, fiind 
reluată apoi dintr-o perspectivă complet diferită: Cezar era acum 
perceput ca teoretician și scriitor militar și, mai presus de toate, a 
devenit ca atare parte din lectura obligatorie a școlilor și centre-
lor de pregătire a cadeților. Un verdict care reflectă perspectiva 
actuală a sistemului școlar, care dorește să înlocuiască lectura lui 
Cezar cu alte texte, mai potrivite vârstei elevilor. 

Monografiile lui Sallustius sunt un alt exemplu. Scrise de un 
autor care dorește să înfățișeze aporiile sistemului politic contem-
poran, aceste monografii sunt foarte rapid înțelese ca exemple mo-
rale. Ca atare, ele s-au bucurat de o stimă enormă în Antichitate, 
în Evul Mediu și în perioada modernă timpurie, după care recep-
ția operei lui Sallustius ca operă istoriografică aproape s-a oprit. 
Pentru istoricii moderni, Sallustius rămâne adesea prea suspect și 
nu este o sursă care să fie luată în serios.

Un alt exemplu ne este oferit de Titus Livius, a cărui gigantică 
operă istorică este destinată în primul rând în a-și defini propriul 
loc în zorii perioadei augustane, dar care are în vedere și divertis-
mentul și informarea relaxată. Acest Titus Livius cu al său ubertas, 
acest „stil bogat în detalii, debordant”, este rapid transformat în-



224 jörg rüpke

tr-o structură aridă, într-o epitomă. Abordat timp de secole ca un 
simplu furnizor de date, el își celebrează în sfârșit renașterea în 
istoriografia modernă ca cronicar al istoriei timpurii. Împreună 
cu dovezile arheologice, el este folosit pentru a reconstitui această 
istorie timpurie, pe care el însuși o separă în mod explicit de pro-
iectul istoriografic propriu-zis și pe care o descrie ca o concesie 
făcută divertismentului și mândriei, precum și identității mitolo-
gice a romanilor. Aceasta din urmă, totuși, încă există.

Trebuie menționat și Tacitus, un om care reprezintă confrun-
tarea dintre clasa senatorială și imperiul stabilit de la sfârșitul 
secolului al II-lea d.Hr. Un om a cărui analiză complexă a situației 
nu a avut o recepție bine primită în Antichitate sau în Evul Mediu, 
dar a cărui confruntare a individului cu puterea de stat, cu statul 
totalitar și absolutist, a devenit o paradigmă care s-a bucurat de o 
stimă enormă începând cu perioada Renașterii.

Și, în sfârșit, Suetonius, care a scris biografii, dar care sunt ci-
tite ca o istorie a imperiului. În antichitatea târzie a secolului al 
IV-lea d.Hr., istoria imperială este percepută ca o serie de biografii 
ale împăraților.

Dacă luăm în considerare aceste constatări, devine clar că de 
fiecare dată când vorbim despre genuri, vorbim doar despre mo-
dele teoretice, despre modele pentru descrierea anumitor fenome-
ne. Aceste genuri nu reprezintă reguli supra-istorice care regle-
mentează compoziția operelor și recepția acestora. Din punct de 
vedere istoric, aceste genuri trebuie mai degrabă înțelese ca serii 
de texte pe care autorii înșiși le au în vedere în încercarea lor de a 
se alinia unei anumite genealogii. Serii de texte în care aceștia își 
doresc să își poziționeze operele și care le permit să le conecteze la 
opere anterioare și, prin legătura cu operele anterioare, le permit 
cititorilor să își controleze percepția asupra celui nou. Dar această 
perspectivă asupra unui text prezent în cadrul unei serii de texte 
se poate schimba. Cititorii de mai târziu, și posibil chiar cititorii 
contemporani, pot vedea textul în contrast cu celelalte texte și, ca 
urmare, pot percepe sau pot evidenția ceva diferit față de ceea ce a 
intenționat autorul. Textul devine independent dacă specificațiile 
autorului și așteptările cititorului nu sunt armonizate cu succes.

La rândul său, autorul – iar acest lucru complică puțin modelul 
– trebuie să ia în considerare posibilitățile de recepție ale textului 
de către publicul său atunci când își stabilește specificațiile și tre-
buie să se gândească dacă seria de texte în care dorește să își pla-
seze propriul text sau de care dorește să își distanțeze textul este 
cunoscută pentru cititorii săi. O astfel de clasificare servește, în 
special în cazul textelor istoriografice, la evidențierea problemelor 
istorice, contemporane și politice pe care un istoriograf dorește să 
le transmită publicului său prin lucrarea sa. Istoriograful are în-



225istoria universală și ecleziastică

totdeauna posibilitatea de a își urmări propriul scop în mod subtil 
sau subversiv, dacă este necesar. Ținând cont de această viziune 
anticipativă a autorului, putem acum să ne îndreptăm atenția către 
domeniul istoriei universale și a producătorilor săi, a autorilor.

În discutarea autorilor anteriori, s-a făcut adesea referire la 
situația lor biografică, la situația contemporană politică și s-au 
făcut mai multe încercări de a prezenta opera unui autor din per-
spectiva propriei sale perioade. Autorii care vor fi prezentați aici 
sunt caracterizați mai puțin prin problemele pe care doresc să le 
abordeze în operele lor, ci mai degrabă prin soluțiile pe care le 
oferă. Acești autori nu scriu pentru a cerceta ceva, ci pentru că 
autorul știe ceva și scrie astfel încât alții să poată afla despre acest 
lucru. Acestea sunt proiecte ale unor istorii mărețe care înțeleg 
istoria mai puțin ca pe o problemă, ci ca având o semnificație pro-
fundă, chiar dacă această atribuire de semnificație istoriei are loc 
la niveluri foarte diferite. 

O consecință a acestei atribuiri de semnificații istoriei este 
că obiectul istoriografiei nu se mai limitează la propriul sistem 
statal, la Roma sau la Imperium Romanum. În schimb, istoria în 
ansamblul său, și deci și istoria din afara acestui sistem politic, 
din afara Romei, devine obiect. Istoria universală și istoria eclezi-
astică devin cele mai importante manifestări ale acestei disoluții 
a granițelor obiectului istoriografic. Prin urmare, aceste texte nu 
aparțin aceluiași tip de istoriografie, doar alegerea obiectului de 
studiu fiind cea modificată, ci formează un tip diferit de istorio-
grafie în comparație cu Cezar, Sallustius, Tacitus și Titus Livius. 
Această schimbare este cea care duce la o alegere diferită a obiec-
telor de studiu. Aceasta înseamnă, de asemenea, că nu obiectul 
este cel care creează semnificația: rubricile sub care tratăm acest 
tip de istoriografie pot fi foarte ușor înșelătoare. Istoria universală 
nu este atât de universală, iar istoria ecleziastică nu este atât de 
ecleziastică precum ar sugera denumirile lor. 

13.2. Istoria universală: Pompeius Trogus
Vom începe cu istoria universală în sens restrâns. Historia mundi, 
„istoria lumii”, și-a ales ca subiect umanitatea. Pentru antichitate, 
pentru reprezentanții latini ai acestui gen din antichitate, acest 
cadru larg trebuie restrâns și mai mult. Tipică pentru istoriografia 
universală antică este limitarea geografică la regiunea meditera-
neeană și la zonele învecinate. În cazul lui Pompeius Trogus, un 
reprezentant al istoriei universale antice, limitarea geografică este 
deja clar indicată din titlul lucrării sale: Historiae Philippicae – is-
toria macedoneană, regii macedoneni și imperiile ulterioare ale 
diadohilor elenistici formează subiectul acestei relatări. Dar ideea 
acestei lucrări istorice nu constă în această limitare. 



226 jörg rüpke

Ce dorește Pompeius Trogus, originar din Galia, al cărui tată 
a lucrat în cancelaria lui Cezar, să exprime prin opera sa istorică? 
Pentru acesta, scriind în perioada augustană târzie, sau mai de-
grabă chiar tiberiană, Imperiul Roman al lui Augustus este scopul 
istoriei: un imperiu mondial către care conduce și istoria altor im-
perii mondiale. Concentrarea asupra materialului non-roman în 
această operă nu reprezintă, prin urmare, rezultatul unei atitudini 
anti-romane care vrea să propage alte puncte geografice centrale 
ale istoriei mondiale, ci o istorie non-romană care rezultă dintr-o 
atitudine pro-romană. 

Opera lui Pompeius Trogus, care cuprindea inițial patruzeci 
și patru de cărți, se păstrează doar prin epitoma imperială a lui 
Marcus Iunianus Iustinus. Ca și în cazul altor istoriografi care au 
creat opere voluminoase, acest lucru implică un proces de com-
primare, care în acest caz poate fi exprimat printr-un factor de 
unu la zece. Cu toate acestea, structura operei lui Trogus poate fi 
clar urmărită din epitomă. Cărțile 1-6 discută despre imperiile mai 
vechi, asirian, medic, persan, scitic și grecesc. Partea principală a 
textului, cărțile 7-40, prezintă apoi istoria Macedoniei până în pe-
rioada romano-elenistică și înlocuirea acestor formațiuni statale 
de către Imperium Romanum. În cărțile 41-44, ultimele patru cărți 
ale lucrării, o altă linie narativă este urmărită: aici, subiectul este 
reprezentat de către parți, de către Imperiul Part din est, a cărui 
istorie este urmărită până în anul 20 î.Hr. Lucrarea se încheie cu 
recuperarea însemnelor militare ce fuseseră cucerite de parți la 
Carrhae de către Augustus după mai bine de treizeci de ani. Un 
eveniment care, în propaganda augustană, a reprezentat o victorie 
asupra acestui inamic permanent din Orient și care a avut o rezo-
nanță enormă în perioada augustană.

După cum se poate observa, această lucrare arată liniile multi-
ple care se anulează reciproc într-o dublă devansare. Pe de o parte, 
se pune accentul asupra istoriei mondiale prin Alexandru, iar pe 
de altă parte, ca punct final, există o concentrare asupra istoriei 
mondiale prin Roma, și anume prin Roma augustană, unde con-
verg diferitele linii din nord, est și sud. În plus față de această 
concepție a conținutului, există cu siguranță și motive pragmatice 
pentru care Pompeius Trogus se axează asupra istoriei non-ro-
mane. Lucrarea sa este concepută și ca un supliment la lucrarea 
lui Titus Livius. Conceptul general minimizează suprapunerile cu 
lucrarea lui Titus Livius, care avea peste 140 de volume, dar diferă 
față de opera lui Livius – iar acest lucru trebuie evidențiat din nou 
– prin scopul său probatoriu clar formulat. Din punct de vedere 
formal și lingvistic, lucrarea lui Pompeius Trogus aparține curen-
tului principal al istoriografiei antice. Din ce se poate constata din 
fragmentele mai mari sau din citările din versiunea rezumată a 



227istoria universală și ecleziastică

lui Iustinus, lucrarea se axează asupra câtorva actori principali în-
tr-un stil lingvistic foarte sofisticat, pentru a spori atât vivacitatea, 
cât și judecata morală a acestor acțiuni (în esență) politice. 

13.3. Istoria creștină universală
Trecând la istoria creștină universală, ar trebui făcute câteva obser-
vații preliminare. În primul rând, de ce există o istoriografie creș-
tină propriu-zisă? Istoriografia iudaică, adunată cel puțin în parte 
în Tanah, în Vechiul Testament, în scripturile ebraice și grecești, 
s-a destrămat în perioada elenistico-romană. Flavius Josephus, cu 
opera sa istorică clar orientată către modelele clasice antice, gre-
cești, este deja o excepție a timpului său. Dacă scrierile rabinice 
prezentau un interes istoric este un subiect puternic dezbătut. 

Doi factori pot fi considerați drept cauza întreruperii sau re-
conceptualizării masive a acestei tradiții istoriografice iudaice, 
care, în cele din urmă, încă așteaptă o explicație satisfăcătoare: în 
primul rând, pierderea existenței statale. În anii 60 î.Hr., Iudeea/
Palestina a fost transformată într-o provincie romană, urmată de 
distrugerea Ierusalimului în anul 70 d.Hr., exacerbată de o nouă 
distrugere și de interdicția finală de stabilire după Revolta lui Bar 
Kochba din anii 132-135 d.Hr. Această pierdere de autonomie po-
litică a însemnat pierderea unei funcții esențiale a istoriografiei, 
auto-reflecția și legitimizarea unei societăți și a instituțiilor sale 
politice continue. În legătură cu aceasta, se poate observa un pro-
ces care se desfășura deja la începutul epocii elenistice, și anume 
un mesianism, o creștere a unui impuls apocaliptic în iudaism. 

Pentru a înțelege conceptul de apocalipsă, trebuie să facem o 
mică incursiune. Rădăcina greacă a termenului este verbul apo-
kalyptein, „a dezvălui”. Se referă la dezvăluirea predicțiilor și pre-
viziunilor despre care se spune că au fost scrise cu mult timp în 
urmă, dar care acum sunt găsite și dezvăluite cu puțin timp înainte 
de evenimentul istoric anunțat. Fenomene apocaliptice pot fi obser-
vate în multe religii și în momente diferite, dar mai ales în perioade 
de criză, când se așteaptă un sfârșit iminent al istoriei. Această criză 
istorică este prevăzută pentru viitorul apropiat. Cu toate acestea, 
această predicție este legitimată de texte anonime sau pseudonime, 
atribuite în mod fals, presupuse a fi mult mai vechi.

Evident, apocalipticismul este strâns legat de istorie și poate 
acoperi un spațiu istoric larg, dar poate fi neinteresat de speci-
ficitatea istoriei. Persoana căreia îi sunt atribuite afirmațiile 
apocaliptice trăiește departe în trecut, dar anacronismele sunt 
frecvente; nu există niciun interes pentru trecut și, prin urmare, 
niciun interes pentru istoria contemporană a persoanei respecti-
ve. Și chiar și atunci când se privește înainte spre viitor sau spre 
prezent, accentul cade exclusiv asupra identificării fenomenelor 



228 jörg rüpke

de criză, asupra semnelor sfârșitului iminent și întreruperii isto-
riei – un eveniment care face istoria superfluă, irelevantă, se află 
în centrul tuturor intereselor. Această orientare tot mai apocalip-
tică a iudaismului elenistic este cu siguranță un al doilea factor în 
reorganizarea istoriografiei iudaice, deși nu este independent de 
fenomenul de criză cauzat de lipsa existenței statale.

Pentru creștinism, ca mișcare mesianică într-un sens și mai 
virulent, o continuare a acestor caracteristici iudaice, o cultură cu 
puțin interes în istoriografie, este de așteptat. Și, într-adevăr, aces-
te așteptări sunt împlinite în faza inițială a creștinismului, dacă 
se face abstracție de Evanghelii și, în special, de opera dublă a lui 
Luca; excepții care confirmă totuși regula prin faptul că se ocupă 
de perioade istorice extrem de scurte și sunt orientate mai degra-
bă biografic spre figura fondatorului, Iisus din Nazaret.

De ce a produs creștinismul, ca religie inițial apocaliptică, me-
sianică, o istoriografie? Motivele pentru acest lucru se regăsesc 
în faptul că această orientare inițial apocaliptică, mesianică, s-a 
diminuat treptat și nu a mai jucat un rol principal, cel puțin pen-
tru un număr mare de indivizi și comunități. A existat un proces 
prin care creștinii au interacționat cu „lumea” și, în același timp, 
un proces masiv de instituționalizare a avut loc. Ca urmare, istoria 
a devenit și ea interesantă pentru aceștia. 

Cu toate acestea, este de asemenea evident că acest tip specific 
de istoriografie creștină urmărește chiar intenții anti-apocalipti-
ce. Acest lucru poate fi observat deja la primul său reprezentant, 
și anume Iulius Africanus. Iulius Africanus a scris sau a comple-
tat cinci cărți din Chronographiae în anul 221 d.Hr. Aceste cinci 
cărți nu s-au păstrat efectiv, însă utilizarea lor ulterioară dezvăluie 
structura de bază a lucrării sale. Este o lucrare care urmărește isto-
ria lumii – iar acest lucru este specific creștin sau iudeo-creștin – 
de la creație până în prezent; iar acest prezent, anul 221 d.Hr., este 
calculat a fi anul 5723 după creație. Dacă se vrea transformarea 
acestuia pentru epoca precreștină, trebuie ținut cont de faptul că 
anul 0 nu există. Deci, există un sistem de datare absolută pentru 
întreaga istorie a lumii, iar acest sistem de datare, care și-a găsit și 
alți utilizatori, este numit Era Africană. 

Ideea de bază este că istoria lumii, corespunzătoare celei de-a 
doua versiuni a poveștii creației din Geneza 2 conform căreia crea-
rea lumii a durat șapte zile, 6 zile lucrătoare și o zi de odihnă, va dura 
în total șapte mii de ani, șase mii de ani de istorie în sens restrâns și 
o mie de ani ca o epocă mesianică. Aceasta din urmă s-ar afla deja 
la sfârșitul istoriei și reprezintă împlinirea istoriei, nu continuarea 
acesteia, ci deci o împărăție mesianică a păcii de o mie de ani. 

Ce trebuie făcut acum este număratul înapoi. Cu ajutorul cro-
nologiilor grecești și persane, Iulius Africanus se poate întoarce 



229istoria universală și ecleziastică

cu ușurință la perioada exilului, în secolul al VI-lea î.Hr. Folosind 
evenimente care sunt și ele clar datate în Biblie, el poate calcula 
înapoi din acest moment. El găsește informații despre succesiunea 
și domnia regilor din Israel și Iudeea din Biblie, din cărți de isto-
rie, cărți ale regilor și cărți de cronici. Mai mult, el are la dispoziție 
genealogii pentru perioada patriarhatului. Astfel, el poate calcula 
cu ajutorul informațiilor genealogice prin identificarea unei ge-
nerații cu 20/25/30 de ani. În cele din urmă, el are la dispoziție și 
datele biografice ale strămoșilor, cu ajutorul cărora el poate face o 
punte de la momentul Potopului până la Creație. Astfel, el adună 
aceste perioade și ajunge la data menționată mai sus. 

Este clar că această procedură este plină de probleme, chiar 
dacă cifrele biblice ar fi corecte, ceea ce nu este cazul pentru pe-
rioada timpurie care se suprapune domeniului pur legendar. Dacă 
ai vârstele a două generații succesive, cum le echilibrezi dacă nu 
știi când s-a născut fiul tatălui? În cazul erelor regilor, există întot-
deauna problema referitoare la timpul necesar pentru acoperirea 
ultimului an al domniei unui rege și al primului an al domniei suc-
cesorului. Toate aceste întrebări apar atunci când se face conver-
sia de la anii de domnie la anii calendaristici. Africanus a trecut 
cu vederea acest lucru sau a încercat să adune anii conform unui 
sistem coerent și ajunge astfel la așa-numita eră africană.

Pentru textul în sine, mult mai importantă decât distanța dintre 
acel moment și creație era distanța dintre acel moment și sfârșitul 
lumii. Distanța nu este de doi, șase sau opt ani, ci de aproape trei 
sute de ani. În consecință, Iulius Africanus nu era interesat de apo-
calipsă și nici de sfârșitul lumii. Pentru el, pentru contemporanii 
săi și pentru urmașii săi imediați, istoria continuă cu mult dincolo 
de orizontul propriilor vieți. Acest lucru implică o perspectivă de 
acțiune pentru contemporani. Prin acest calcul, Africanus oferă 
un text fără îndoială anti-apocaliptic. Prin acest calcul consistent, 
Africanus se distanțează de construcțiile apocaliptice ale timpului 
său, care în principiu funcționau într-un mod similar, doar rezul-
tatul fiind diferit – anul 5986 sau 5992, sau similar. 

Dar, dacă nu dorește să facă un calcul apocaliptic și nu este inte-
resat de sfârșitul lumii, atunci ne întrebăm în mod firesc de ce face 
totuși acest calcul. Ce valoare are acesta? Valoarea acestui tip de cal-
cul este în primul rând apologetică. Este de o importanță eminentă 
pentru judecata antică de a ști cât de veche este o religie. Pe scurt, 
o religie veche este o religie bună, iar o religie tânără este o religie 
rea sau nu este deloc religie. Dacă un obicei religios este suficient 
de vechi, atunci se legitimează prin el însuși. În situația competitivă 
a creștinismului în cadrul Imperiului Roman sau a iudaismului și 
creștinismului, care sunt văzute îndeaproape în această lucrare și 
de către istoriografii ulteriori, este de o importanță deosebită clari-



230 jörg rüpke

ficarea raportului de vârstă: Este Yahweh mai bătrân ca Iuppiter sau 
este Iuppiter mai bătrân ca Yahweh? Religia mai veche sau religia a 
cărui zeu este mai vechi este religia mai bună.  

Prin urmare, ideea este de a găsi o cronologie comună, stan-
dardizată, pentru diferitele istorii, diferitele istorii religioase și 
culturale. Ne putem imagina acest lucru ca pe o roză a vânturilor: 
dacă aici este punctul contemporan, al prezentului, spre nord se 
află, de exemplu, cronologia biblică, unde se regăsește captivitatea 
babiloniană, David și Avraam, iar undeva înainte de acestea se află 
Creația. Și apoi, ca grec educat, ai și propria ta istorie, cu Platon și 
Orfeu și cu rădăcinile Războiului Troian. Toate aceste lucruri sunt 
introduse într-o linie temporală proprie, aproximativ în direcția 
vestică. Problema este că aceste două cronologii ale evenimente-
lor nu pot fi comparate între ele atâta timp cât nu se aplică totul 
într-o cronologie uniformă, într-o singură linie temporală. Abia 
apoi s-ar putea spune că Moise se află cu puțin timp înaintea lui 
Orfeu, ceea ce înseamnă că el reprezintă o religie mai bună decât 
rugăciunile și practicile orfice ciudate. 

Așadar, intenția principală a fost aceea de a crea o cronologie 
unificată care să acopere întreaga istorie a lumii. Poate că este o 
idee oarecum ciudată, dar acesta este de fapt singurul motiv con-
vingător care poate fi adus acestui nou tip de istoriografie, care 
este în mod clar diferit de istoriografia universală a lui Pompeius 
Trogus. Ceea ce Pompeius Trogus a făcut a fost de asemenea să 
reunească lucruri diferite și coridoare diferite de dezvoltare, dar 
el era interesat de direcția opusă: cum se ajunge de la istoria partă 
la istoria romană, cum se ajunge de la istoria greacă la istoria ro-
mană și cum se ajunge de la istoria asiriană la istoria romană? Și 
dacă ne uităm la aceste linii de dezvoltare, atunci este complet ire-
levant dacă primul rege al Atenei a domnit înainte sau după orice 
rege asirian, fiindcă cele două linii se unesc doar în acest punct 
care este în mod clar prezentul augustan. Cronologiile relative 
din liniile temporale individuale sunt suficiente aici, în timp ce o 
cronologie absolută, în care toate evenimentele pot fi introduse pe 
o linie temporală, este necesară pentru întrebarea pusă de Iulius 
Africanus, care pune problema invers.

Africanus nu și-ar fi publicat lucrarea dacă ar fi ieșit ceva gre-
șit. Cu toate acestea, chiar și o astfel de construcție rămâne sub 
suspiciunea de falsificare. Pe de altă parte, ideea acestui demers 
este că el nu servește la satisfacerea propriei stime de sine, ci oferă 
un instrument care poate fi folosit în mod ofensiv. Cu alte cuvinte, 
argumentele trebuie să fie inteligibile. Prin această cronologie, 
trebuie să se poată demonstra în mod plauzibil grecului educat, 
care se referă la Orfeu, că Moise a trăit înaintea lui. Acest lucru 
se realizează prin raportarea la texte și este o procedură similară 



231istoria universală și ecleziastică

în ambele culturi. Instrumentele critice utilizate în istoriografia 
iudaică nu sunt diferite în mod semnificativ față de cele utilizate 
în istoriografia greacă, astfel încât acest criteriu al verificabilității 
științifice intersubiective (prin care se oferă altora posibilitatea de 
a verifica afirmațiile) este implicit. În principiu, toată lumea are la 
dispoziție textele biblice și poate face calculele.

Întreprinderea nu a reprezentat o problemă pentru Iulius 
Africanus deoarece, din punct de vedere istoric, cultura greacă 
este o cultură marginală din Orientul Antic târziu, iar Africanus 
nu a fost supus unei presiuni deosebite de falsificare pentru a-și 
impune prioritățile. Prin urmare, obiectivul probatoriu a fost foar-
te ușor de atins. Dacă acest argument i-a convins la rândul său pe 
adversari este o altă problemă care nu va fi discutată aici.

O comparație ar trebui făcută, care să poată fi înțeleasă din 
propria noastră experiență, pentru a înțelege anumite consecințe 
care rezultă din acest model de text și care au apoi foarte puțin 
de-a face cu scopul original al demonstrației. Acest model poate fi 
utilizat într-un mod similar nu doar pentru experiența timpului, ci 
și pentru experiența spațiului. Imaginați-vă cum v-ați descoperit 
împrejurimile în copilărie. Aici este punctul, casa în care ați locuit, 
iar experiența spațiului este din nou similară unei roze a vânturi-
lor. Știați că, dacă mergeți înainte pe stradă, veți regăsi una și alta; 
este similar aici – o nouă rază. Și apoi poate fi o zonă, un câmp, o 
pădure sau altceva, pe care o cunoșteați într-o măsură mai mare, 
dar în principiu, experiența spațială constă și din experiența unor 
astfel de coridoare, care sunt inițial coordonate doar în raport cu 
punctul de plecare. Iar acum, dacă deviem de la cale, putem face o 
descoperire interesantă, și anume că, brusc, liniile se condensează 
într-o rețea. În anumite circumstanțe, putem constata că am mers 
întotdeauna foarte aproape de o cale pe care o cunoaștem dintr-un 
alt unghi, deși am crezut întotdeauna că aceasta se află în altă parte. 
Dar între ele nu există prea multe lucruri, doar un rând de case.

Ceea ce ar trebui să fie clar acum este că această descoperire 
a relațiilor intermediare, această interconectare a axelor spațiale, 
este o experiență deosebit de interesantă, de captivantă. Să dez-
volți brusc un astfel de sistem de rețea pornind de la acest sis-
tem de raze, să ai în cele din urmă o vedere de ansamblu sau o 
reprezentare de tipul unei hărți a spațiului experimentat, despre 
care poți spune acum, cu ajutorul unei reprezentări simbolice in-
dependente față de propria ta experiență, că atunci când mergi 
pe o anumită cale, treci aproape de un alt punct pe care îl atingi 
întotdeauna pe o altă cale – este impresionant. Iar acest moment 
de descoperire joacă acum un rol important în Iulius Africanus și 
ulterior în cronologii și cronografii similare. Dintr-o dată desco-
peri ce este simultan. Prima Olimpiadă este simultană cu un pro-



232 jörg rüpke

fet, poate cu profetul Osea. Lucruri care au fost inițial localizate 
în culturi complet diferite și care nu au nicio relație cauzală între 
ele – acum descoperi că acestea au avut loc simultan. Succesul 
vânzării de cronici și de lucrări cronografice în epoca modernă 
se datorează în mare parte acestei fascinații legate de astfel de 
descoperiri. De exemplu, tipul de carte pe care îl cumperi speci-
al ca o cronică a anului în care te-ai născut și cu ajutorul căreia 
descoperi imediat tot ce s-a întâmplat în anul în care te-ai născut 
– atât dezastre, cât și evenimente pozitive. Lucruri care nu au nicio 
legătură factuală, cauzală, dar care sunt pur și simplu suficient de 
interesante și care sunt acum percepute în simultaneitatea lor. Iar 
aceasta este o forță motrică în literatura cronografică ce asigură 
aplicarea asupra acestei cronologii mai multor sincronisme, mai 
multor date decât ar fi necesare pentru scopul probatoriu („Moise 
a fost înaintea lui Orfeu”). În acest sens, acest gen de text, acest tip 
de calcul, odată inventat, își dezvoltă o viață proprie care nu mai 
poate fi reconciliată cu intenția originală. 

Cam atât despre acest text care nu s-a păstrat, dar care și-a 
găsit adepți foarte rapid. Mai bine de un deceniu mai târziu 
(234/235 d.Hr.), Hippolitus, un cleric senior din Roma, a scris o 
lucrare similară – sau cel puțin, i-a fost ulterior atribuită acestuia. 
Această lucrare în limba greacă nu s-a păstrat, însă a fost tradusă 
în latină și transmisă într-o continuare sub titlul Liber generationis 
mundi în Cronograful din 354, colecția de texte de tipul cronicii 
discutată mai sus. 

Cu toate acestea, realizarea istorică decisivă din punct de vede-
re al recepției a fost făcută de un autor ceva mai târziu, și anume 
de către Episcopul din Cezareea, Eusebiu. Acest Eusebiu, care a 
trăit între anul 265 (incert), și 339 d.Hr., pentru șaptezeci și cinci de 
ani (din nou un număr rotund), preia instrumentele cronicii, dar ia 
acum și mai mult în considerare evenimentele istorice profane. De 
asemenea, el aplică și instrumentele critice existente încercărilor 
sale de a stabili sincronisme într-o măsură mai mare decât a făcut-o 
Iulius Africanus. Consecința acestui fapt pentru el este că nu înce-
pe cu crearea lumii, fiindcă aceste date timpurii nu sunt suficient 
de sigure pentru ca el să ajungă la soluții fiabile din cauza proble-
melor menționate mai sus. Mai degrabă, istoria lumii în viziunea 
lui începe cu Avraam și urmează o cronologie corespunzătoare. 

În zona latină occidentală, acest text a avut un impact mai ales 
prin traducerea sa în latină de către Ieronim, și tocmai această 
traducere latină a lui Eusebiu de către Ieronim a constituit textul 
cronografic de bază și, ca atare, a fost transmis până în Evul Mediu 
și extins și completat în mod repetat. Ieronim îl depășește clar pe 
Eusebiu prin faptul că acesta introduce date cultural-istorice din 
istoria greacă și romană la scară largă. Aceasta este lucrarea din 



233istoria universală și ecleziastică

care obținem multe detalii despre datele biografice (nașterea și 
moartea) ale scriitorilor antici. Informații pe care Ieronim le-a ex-
tras din biografiile lui Suetonius și pe care le-a introdus în această 
cronică, ce poate fi imaginată ca un tabel cu mai multe coloane. 

O astfel de listă sugerează o continuare. Lucrarea lui Ieronim, 
care a trăit între 347 și 420 d.Hr., este continuată inițial de către un 
om numit Hydatius. Hydatius scrie până în 468, iar acest Hydatius, 
un episcop spaniol, este el însuși continuat de un înalt funcționar 
de la curtea împăratului Iustinian la Constantinopol în secolul al 
VI-lea d.Hr. Continuarea se extinde până în 534, iar acest text este, 
de asemenea, revizuit încă o dată și prelungit cu cel puțin paispre-
zece ani, până în 548.

Cu toate acestea, succesul ideii nu este subliniat doar prin 
aceste continuări. Acesta este evident și prin lucrări paralele, 
precum lucrarea lui Prosper Tiro, care a scrisă din nou o cronică 
de la Adam până la anul 445/455 d.Hr., adică din nou sugerând o 
continuare. Prosper Tiro, care a trăit între aproximativ 390 și 463 
d.Hr., nu scrie o continuare, ci o paralelă a liniei Eusebiu/Ieronim. 
Dar Prosper Tiro este la rândul lui continuat. El are doi continu-
atori diferiți: Marius de Avenches, la sfârșitul secolului al V-lea, 
și Victor Tonnensis (până la mijlocul secolului al VI-lea), care la 
rândul lui este continuat de către Ioan de Biclaro până aproape 
de sfârșitul secolului al VI-lea. Observăm o abundență de nume 
proprii, dar și o abundență de puncte geografice diferite de unde 
sunt create aceste continuări. Acest lucru are un efect în măsura 
în care istoria locală a Constantinopolului sau respectiv a Spaniei 
se reflectă în istoria contemporană a acestor texte, și anume prin 
adăugirile lor, și ajută astfel la modelarea acestor lucrări și la re-
cepția lor ulterioară. 

Putem observa că Imperiul Roman trecea printr-o revoluție 
culturală, în special în partea de vest a Imperiului, că centre-
le culturale se deplasau dinspre Roma spre Galia și Spania și că 
acest lucru a dus la o diversitate de texte cu orientări diferite. Din 
această cauză este atât de dificil pentru noi să obținem o imagi-
ne istorică de ansamblu sau o cronologie standardizată din nu-
meroasele linii ale tradiției. În Roma însăși, era destul de simplu: 
Cezar, Sallustius, Titus Livius, Tacitus și Suetonius puteau fi cu 
toții plasați pe aceeași linie cronologică. Acum însă, la fel ca în 
imaginea rozei vânturilor, liniile se multiplică, dar – iar acest lucru 
arată cât de mult totul reprezintă încă o mare zonă culturală – au 
și conexiuni încrucișate. Textul spaniol este continuat de către un 
funcționar din Constantinopol. 

Cu toate acestea, o perspectivă centralizată exista încă în do-
meniul istoriografiei universale creștine de la începutul secolului 
al V-lea. Aceasta este reprezentată de către un om numit Orosius, 



234 jörg rüpke

un elev sau un colaborator al lui Augustin, care a scris șapte cărți 
Historiae adversus paganos, o „Istorie împotriva păgânilor”, în anul 
417 d.Hr. Aceasta reprezintă o înflorire a istoriografiei creștine 
care este foarte interesantă din două perspective: pe de o parte, ea 
continuă în mod evident cea mai bună istoriografie romană, este 
o istoriografie universală, precum cea a lui Pompeius Trogus; o is-
toriografie axată pe Roma, dar o istoriografie creștină care începe 
de fapt cu creația. 

Prima dintre cele șapte cărți relatează o poveste de la crea-
ție până la Romulus. Totuși, lucrarea se concentrează apoi pe 
istoria romană, dar acum sub semnul creștinătății, iar această 
perspectivă înseamnă că istoria de dinaintea instaurării crești-
nismului în cadrul Imperiului Roman este o istorie a dezastrului. 
Să ne imaginăm următoarea situație: Roma a fost cucerită în 410 
d.Hr., pentru prima dată în mai bine de jumătate de mileniu, fapt 
pentru care creștinii au fost învinuiți de către apologeții păgâni; 
pentru că vechii zei nu mai erau venerați, aceștia nu mai prote-
jau orașul. Împotriva acestui argument, Orosius își scrie istoria, 
Adversus paganos, și arată că totul a fost mult mai rău în trecut; nu 
a existat o epocă bună, ci doar una rea. El își alege materialul din 
cele mai bune surse disponibile, mai ales din Titus Livius, dar și 
din toate rezumatele lui Titus Livius, din Epitoma lui Florus, din 
Suetonius, el citește chiar și Comentariile lui Cezar, chiar dacă 
el crede că acestea provin de la Suetonius; el citește foarte mult, 
extrage cu foarte multă atenție fragmente și adună catastrofele, 
înfrângerile militare, semnele prevestitoare, adică semnele de rău 
augur. Orosius colectează toate cazurile de incest ale vestalelor. El 
este interesat de toate acestea și le utilizează pentru a arăta că nu 
doar în prezent lucrurile au devenit atât de rele din cauza crești-
nismului, ci că totul a fost rău în trecut și că de abia acum istoria 
înflorește cu adevărat.

Aceasta este o perspectivă istorică universală, o istorie univer-
sală cu o perspectivă centrată asupra Romei, dar cu o accentuare 
clar diferită, deoarece Roma nu mai este elementul captivant, ci 
Roma poate fi folosită pentru a arăta ce factor a intrat în istoria 
(romană) odată cu creștinismul, cu Dumnezeul creștin care mode-
lează istoria.

Așa cum am menționat deja, acest Orosius este citit la scară 
largă. Există numeroase manuscrise ale lucrării sale. A fost tradus 
în greacă, arabă și, de asemenea, în engleza veche. Editio princeps 
a acestui text apare încă din 1471. Orosius a fost astfel unul dintre 
primele texte antice publicate într-o ediție tipărită. Roma prezintă 
interes, dar trebuie privită acum prin prisma creștinismului.



235istoria universală și ecleziastică

13.4. Istoria bisericească
Istoria mântuirii a lui Orosius este, în cel mai bun caz, o istorie 
implicită a bisericii. Dar chiar și istoria explicită a bisericii nu este 
despre istoria bisericii ca instituție. Istoria bisericii este în primul 
rând o istoriografie care atribuie semnificație istoriei în ansamblul 
său și care demonstrează această atribuire de semnificație prin lu-
crurile care au o influență asupra bisericii – persecuții, dezbateri ale 
doctrinei, erezii. Dar acest lucru implică întotdeauna o perspectivă 
istorică universală. Această imagine de ansamblu este de interes. 
Evenimentele din care se poate configura această semnificație nu 
sunt în primul rând bătăliile și ascensiunea și declinul statelor, ci 
persecuțiile, schismele, alegerile episcopale și așa mai departe. 

Acest lucru ne aduce înapoi la un om care joacă, de asemenea, 
un rol central pentru istoriografia universală și pentru cronicile 
mondiale, și anume viitorul episcop Eusebiu. Eusebiu a fost de-
scris pe bună dreptate ca inventatorul unui nou gen de istoriogra-
fie, ca inventatorul tipului de istorie ecleziastică. Dacă ne uităm 
la preistoria celorlalte genuri antice, inclusiv preistoria istoriei 
literare grecești, atunci trebuie să spunem că majoritatea tipurilor 
discutate până acum erau deja prezente în istoriografia Orientului 
Apropiat. Istoria ecleziastică este una dintre puținele inovații din 
domeniul istoriografiei în antichitate, în sensul culturii clasice, 
greco-romane, și care a avut apoi o importanță deosebită pentru 
istoria europeană ulterioară.

Lucrarea lui Eusebiu privind istoria bisericii are un cadru cro-
nologic care, în contrast cu istoria lumii, începe acum cu începutul 
creștinismului, și anume cu Iisus Hristos. Ce subiecte ar dori cine-
va să găsească într-o istorie a bisericii? Probabil funcțiile bisericii, 
istoria misionarilor și răspândirea creștinismului din primele trei 
secole. Personalități importante, de exemplu episcopi, precum și 
istoria sfinților. Dacă ne uităm la ceea ce Eusebiu a scris în cele 
zece cărți ale sale din Istoria Bisericească, vom realiza că toate 
aceste așteptări foarte rezonabile legate de istoria bisericii sunt în 
mare parte neîmplinite. Ceea ce lipsește practic din lucrarea lui 
Eusebiu este istoria organizațională, istoria instituției bisericii, 
precum și misiunea și răspândirea creștinismului și istoria crești-
nării Imperiului Roman. Ceea ce el subliniază nu este schimbarea, 
aspectul istoric al istoriei, ca să spunem așa, ci mai degrabă con-
tinuitatea. Iar aceasta este o caracteristică pe care istoria eclezi-
astică o va păstra pentru foarte mult timp și care o diferențiază 
fundamental de alte tipuri de istorie din motive explicabile. 

Atunci când am vorbit despre funcția istoriografiei, am vorbit 
despre faptul că istoria poate îndeplini diferite funcții, inclusiv 
funcția de legitimare a unei societăți, fie că este vorba de statul 
existent sau de un stat anticipat, deoarece istoria poate fi scrisă și 



236 jörg rüpke

cu privire la direcția de dezvoltare spre care s-ar dori să se meargă. 
Istoriografia nu trebuie să lucreze pentru legitimarea status quo-
ului. Această definiție funcțională a istoriei ca sursă de legitimare 
este esențială pentru istoria ecleziastică, tocmai pentru că istoria 
ecleziastică pe perioade lungi nu coincide complet cu istoria unei 
instituții care i-ar oferi o identitate automată. Imperiul Roman 
a existat în epoca augustană și a existat la sfârșitul secolului al 
IV-lea și, prin urmare, continuitatea este predeterminată. Această 
continuitate nu este plauzibilă pentru biserică în aceeași măsură 
de la bun început.

Istoria bisericii poate oferi un exemplu. Desigur, putem spune 
că Papa se află la Vatican de aproape 2000 de ani. Dar concen-
trându-ne asupra acestui aspect, avem doar un mic segment din 
istoria bisericii. Probabil că nimeni nu ar fi dispus să identifice 
această mică parte cu istoria bisericii in toto. Problematică este 
relația dintre dimensiunea teologică, și anume biserica în calita-
tea ei de comunitate care cuprinde totalitatea creștinilor, și orice 
formă organizațională. Din cauza acestei relații precare, identi-
tatea bisericii este întotdeauna o identitate în pericol. Aspectul 
care rămâne neschimbat este dimensiunea teologică: biserica 
în identitatea ei de temelie și moștenire lăsată de Iisus Hristos 
pe pământ. Această biserică invizibilă nu este identică cu o or-
ganizație, fie ea romano-catolică, greco-ortodoxă, sau patriarhia 
Ierusalimului (dintr-o perspectivă centralizatoare) – ca să nu mai 
vorbim de toate schismele, ereziile și așa mai departe.

Pentru istoricii bisericii, o preocupare centrală a fost aceea 
de a demonstra că biserica, așa cum este ea acum, este o insti-
tuție legitimă, fidelă originilor sale. Așadar, accentul nu este pus 
asupra schimbării, ci asupra continuității. Trebuie demonstrat că 
biserica, așa cum este ea acum, este identică cu cea a conceptului 
inițial de fondare. Această dovadă a identității necesită ca istoria 
bisericii să se angajeze într-o istoriografie analitică într-o măsură 
mult mai mare decât a fost cazul până în acest moment. 

În cele zece cărți ale sale de istorie ecleziastică, ce pot fi înca-
drate într-un singur volum într-o ediție modernă tipărită, Eusebiu 
citează și analizează un total de două sute cincizeci de documente. 
Această istorie ecleziastică nu este o relatare continuă a fiecărui 
an, și nici o istorie continuă, ci o istorie care abordează și încearcă 
să documenteze anumite probleme și anumite puncte centrale. 
Există un obiectiv probatoriu efectiv, iar dovada este furnizată în 
conformitate cu toate regulile criticii istorice, cu toate regulile 
argumentării judiciare și legale. Acest lucru creează un tip de isto-
riografie care nu mai reprezintă o istoriografie narativă continuă, 
ci mai degrabă o istoriografie analitică argumentativă, pe care am 
considera-o foarte modernă în această formă și care reprezintă o 



237istoria universală și ecleziastică

ruptură fundamentală cu istoriografia antică.
Dacă ar fi să clasificăm acest lucru în genurile cu care ne-am 

familiarizat până acum, am spune că istoria ecleziastică este mult 
mai apropiată de biografie decât de istoriografia propriu-zisă, din 
moment ce prima are și ea un obiectiv specific de a oferi dovezi și 
cunoștințe, și anume de a oferi posibilitatea de a clasifica o per-
soană ca urmare a diversității acțiunilor lor, și este, prin urmare, 
mult mai documentară prin abordarea sa. Dar istoria ecleziastică, 
prin urmare, documentează și argumentează analitic, mergând 
astfel un cu un pas semnificativ mai departe. 

Dacă parcurgem conținutul istoriei bisericești a lui Eusebiu, 
putem observa că există două puncte centrale. Pe de o parte există 
problema ereziilor, apostazia de la biserica legitimă care are ele-
mente organizaționale precum și doctrinare, ortodoxia sa, credința 
corectă. Astfel, ereziile reprezintă o mare problemă; ereticii sunt 
criticați, însă apare ocazional nevoia de a argumenta și de a de-
monstra că cineva nu a fost eretic, în ciuda afirmațiilor contrare 
ale altora. Acest tip de argument poate fi generalizat. O afirmație a 
unei anumite persoane este citată, iar apoi se raportează că aceasta 
ar fi, conform altora, o afirmație eretică – acum această afirmație 
este abordată în conformitate cu toate normele artei interpretative. 
Contextul istoric, instituțiile contemporane și liniile teologice de 
dezvoltare sunt examinate – cu adevărat, o formă foarte modernă 
de istoriografie. În acest context, se ajunge la concluzia că afirma-
ția are un anumit sens și, prin urmare, persoana respectivă este 
sau nu eretică. Ce cărți aparțin canonului Noului Testament este o 
problemă pe care Eusebiu o tratează într-un loc proeminent. 

Un al doilea punct important pentru dovedirea continui-
tății este stabilirea succesiunilor. Trebuie dovedit că cei care 
conduc acum Biserica sau anumite organizații teritoriale ale 
Bisericii, Episcopul Romei, Episcopul Ierusalimului, Patriarhul 
Constantinopolului și așa mai departe, sunt succesorii legitimi ai 
apostolilor, primii martori, purtătorii bisericilor creștine origina-
re. Acesta este, de asemenea, un lucru care nu poate fi pur și sim-
plu spus, ci trebuie dovedit și pentru care sunt citate documente și 
scrisori. De exemplu, avem o scrisoare de la Clement al Romei în 
care scrie bisericii din Corint, dar un simplu prezbiter roman nu 
ar face acest lucru, așa că el este episcop al Romei. Eusebiu scrie 
la sfârșitul secolului al III-lea, astfel încât, pentru istoria timpu-
rie, el citează documente care (din presupunerile sale) datează din 
secolul I d.Hr. pentru a-și susține dovezile – avem și în acest caz o 
abordare argumentativă, o abordare analitică a istoriei.

Și apoi există într-adevăr un al treilea punct care nu urmărește 
să traseze istoria răspândirii creștinismului în sensul unei povești 
de succes sau în sensul unei mișcări sociale. În schimb, acesta 



238 jörg rüpke

tratează conflictul dintre administrația romană, pe de o parte, 
și creștinii și evreii de cealaltă parte (pentru Eusebiu, creștinii și 
evreii sunt de aceeași parte). Scopul nu este reconstituirea istori-
ei și vitezei răspândirii mișcării, ci este mai degrabă un obiectiv 
meta-istoric care se află în afara istoriei. Intenția este de a arăta 
că istoria este un proces în care Dumnezeul creștin pătrunde în 
lume și în istorie prin Iisus Hristos, prin Fiul Său, prin Logos. 
Eusebiu angajează concepte din filozofia antică ce fuseseră deja 
prezente în textele creștine anterioare. Pentru Eusebiu, istoria nu 
este o poveste clară de succes, ci este o poveste prin care devine 
clar că Dumnezeu lucrează prin istorie. Aceste urme pot fi iden-
tificate. Sfârșitul final al poveștii nu mai este deschis, ci este clar 
că Dumnezeu va învinge în cele din urmă în această poveste și 
împreună cu El, Biserica Sa.

Acesta este meritul lui Eusebiu și ceea ce a făcut ca această 
concepție istorică să aibă atât de mult succes. Eusebiu combină 
acest tip nou de istoriografie argumentativă analitic cu o anumită 
concepție tehnică, teologică, pătrunderea lui Dumnezeu / a fiului 
lui Dumnezeu, Logos-ului în terminologia filosofică, în istorie și 
prin istorie. Cu alte cuvinte, o concepție clar hristologică a istori-
ei, dacă o privim în cadrul teologiei creștine. Istoria are ceva de-a 
face cu Hristos și cu influența sa continuă în istorie, chiar și din-
colo de moartea lui Iisus ca figură istorică. Pentru a repeta, pentru 
că este cu adevărat important pentru înțelegerea acestui tip de 
istorie: sfârșitul acestei istorii nu este unul deschis. Istoria are un 
scop și modul în care arată acest scop este evident: Dumnezeu va 
învinge la sfârșitul acestei istorii. Cu toate acestea, nu este o po-
veste liniară de succes, ci o poveste cu suișuri și coborâșuri, în care 
lucrarea lui Dumnezeu nu este uneori atât de clar identificabilă. 
În această privință, istoria este interesantă tocmai pentru că mai 
întâi trebuie să identificăm lucrarea lui Dumnezeu.

Acest interes este relativizat de faptul că rezultatul este, în 
principiu, o concluzie inevitabilă. Această ambivalență în aborda-
rea istoriei, care caracterizează ulterior și întreaga viziune medi-
evală asupra istoriei, este un element central al acestei concepții 
a istoriei bisericești. Astfel, consecința – și aceasta este ceea ce 
transmite titlul de Istoria Bisericească – este că, deoarece isto-
ria este de un interes limitat, este de asemenea legitim pentru 
Eusebiu să nu continue vechea istoriografie, adică să scrie o is-
torie a sistemelor politice. În schimb, el trebuie să se concentreze 
asupra anumitor elemente prin care lucrarea lui Dumnezeu devine 
deosebit de clară, și anume istoria Bisericii și istoria conflictului 
dintre creștinism, iudaism și poporul lui Dumnezeu, pe de o parte, 
și statul necreștin, pe de altă parte. Cadrul politic larg al istoriei 
este de un interes atât de limitat pentru Eusebiu, încât își poate 



239istoria universală și ecleziastică

spune că alții au scris suficient despre asta și că el nu mai are acum 
nimic în plus de spus.

Pentru a rezuma: acest tip de istorie bisericească, și anume nu 
istoria unei anumite instituții, ci o variantă a acestei istorii teoretice 
care clasifică evenimentele istorice într-un cadru meta-istoric, este 
și o istorie care are sens dacă este privită în ansamblu. Și pentru că 
această teoretizare a istoriei este în prim-plan, în cazul lui Eusebiu, 
nu este atât de important să ne uităm la situația biografică. Istoria 
pe care el o scrie nu este o poveste care să explice sau să justifice 
situația sa. Eusebiu este o persoană care își începe scrierea istorică 
la sfârșitul secolului al III-lea, în timpul unei perioade de persecu-
ție. El însuși trebuie să fugă și să se retragă din fața persecuției lui 
Dioclețian. În același timp, el este cel care, câțiva ani mai târziu, 
devine biograful lui Constantin, martorul a ceea ce astăzi numim 
Revoluția Constantiniană – această schimbare completă a situației 
creștinismului, de la religie persecutată la religie tolerată și chiar 
sponsorizată de stat – și devine panegiristul împăratului. Dar nu 
aceste lucruri sunt decisive pentru concepția sa asupra istoriei. 
Nu este istorie: „Această biserică a fost persecutată, iar acum, în 
prezent, o vedem: biserica este victorioasă, spiritul lui Dumnezeu a 
învins deja în istorie”. Eusebiu nu face acest lucru, ci rămâne fidel 
în Istoria Bisericească concepției despre istorie pe care o stabilise 
deja cu mulți ani înainte, în Cronică, scrisă înainte de acest punct 
de cotitură constantinian: istoria ca o activitate a lui Dumnezeu, 
dar nu ca o simplă poveste de succes liniară.

Cu siguranță, rădăcinile acestei istoriografii nu se găsesc în 
primul rând în istoriografia antică tradițională. Există o apropi-
ere de metodele biografiei. Modelele pentru acest tip de istorie 
bisericească se regăsesc mai degrabă în domeniul filosofiei antice 
și al istoriei literare antice, care adoptă adesea o abordare biogra-
fică. Critica literară și filosofia au fost cele două domenii în care 
am putut localiza biografii timpurii. Acestea sunt, de asemenea, 
domeniile originare ale acestui tip de istoriografie. Problema de-
clarațiilor, poziționarea figurilor literare anterioare și problema 
legitimității în succesiunea conducerii unei școli filosofice care 
ia în considerare dacă succesorul lui Platon a reprezentat în mod 
adecvat concepția lui Platon și dacă Academia ulterioară reprezin-
tă un succesor legitim al gândirii socratice – acestea sunt întrebări 
care au o importanță crescută pentru istoriografia filosofiei antice 
și o obligă să procedeze în același mod analitic, deoarece în pe-
rioada în care acesta a devenit succesor, Platon era deja mort de 
mult timp și deci nu l-ar fi putut numi. Pe de altă parte, avem ana-
liza textelor cu întrebarea referitoare la posibilitatea ca această 
afirmație să fie încă o expresie legitimă a filosofiei socratice sau 
nu. Și aici trebuie procedat hermeneutic, trebuie citată o propo-



240 jörg rüpke

ziție, trebuie interpretată. Aici vedem structuri de argumentare 
similare cu cele pe care le găsim în tipul de istorie bisericească 
descris mai sus.

Cam atât în ceea ce privește rădăcinile acestui tip de istorio-
grafie. Așa cum am menționat deja, Eusebiu a fost inventatorul 
unui gen de mare succes, motiv pentru care ar trebui să aruncăm 
o privire foarte scurtă și asupra istoriei impactului acestui text. 
Această istorie a impactului este în primul rând o istorie a con-
tinuării și a traducerii operei lui Eusebiu. Traducerea în limba 
latină a fost realizată de către Rufinus, un nume care ar trebui 
ținut minte întrucât versiunea sa latină este cea care a avut cel 
mai mare impact asupra culturii occidentale până în Evul Mediu. 
Traducerea lui Rufinus a fost o lectură de bază pentru toți cei care 
studiau serios istoria, până la începutul perioadei moderne. Putem 
presupune că practic toți istoricii medievali care s-au ocupat pro-
fesional de istoriografie l-au citit pe Rufinus și, deci, pe Eusebiu.

Pe partea greacă, au existat trei continuări, toate începând cu 
anul 303, punctul final al lucrării lui Eusebiu. Se poate observa 
că acest punct final se află cu mult înaintea punctului de cotitură 
constantinian, în mod clar în sensul densității evenimentelor, care 
încep toate în anul 303 și astfel continuă istoria până spre mijlocul 
secolului al V-lea d.Hr. Inițial sunt doi oameni din Constantinopol, 
Socrate și Sozomen. Primul, Socrate, este mai interesat de istoria 
dogmatică; Sozomen prezintă o continuare a istoriei care include 
evenimente mult mai profane, politice. Un al treilea continuator 
este Teodoret, care scrie și el în prima jumătate a secolului al V-lea 
și care, spre deosebire de ceilalți doi, se concentrează acum mult 
mai mult asupra problemei ortodoxiei în dezvoltarea teologică a 
secolului anterior, și anume în secolul al IV-lea și la începutul se-
colului al V-lea. 

Aceste trei continuări au fost apoi traduse din nou în latină și 
această traducere latină, ca o combinație a tuturor celor trei tradu-
ceri, a fost la fel de eficientă sub numele lui Casiodor, care a rezu-
mat aceste trei texte deja traduse, precum și istoria propriu-zisă a 
lui Eusebiu în versiunea în limba latină a lui Rufinus. Prin această 
combinație între Rufinus și Casiodor, întregul Ev Mediu dispunea 
de o istorie bisericească pentru secolele I-V, care putea fi punctul 
de plecare pentru propriile texte, propriile continuări sau încer-
cări. Și pentru că istoria bisericească nu este o istorie a bisericii ca 
instituție, ci o istoriografie universală plină de semnificații, care 
stabilește acest sens în special în cadrul evenimentelor istoriei bi-
sericii, această istorie bisericească a putut fi extinsă din nou și din 
nou. Se putea transforma foarte ușor într-o istorie profană, pur și 
simplu mutând accentul asupra altor domenii, fără a rupe legătura 
cu acest construct general plin de semnificații al unei istorii îm-



241istoria universală și ecleziastică

pletite de Dumnezeu și care, prin urmare, nu mai era deschisă la 
final. Acesta este motivul pentru care această construcție este atât 
de eficientă și de puternică.

În ceea ce privește descrierea „Bisericii” în aceste lucrări, 
poate exista cu siguranță un anumit spectru de manifestări în 
acest tip de istoriografie. O astfel de variație este legitimă în prin-
cipiu, dar, din moment ce ideea inițială a bisericii este unitatea, 
forma actuală trebuie să fie și ea unificată, chiar dacă nu poate fi 
definită atât de precis. Din acest motiv, momentele care pun în 
pericol această unitate sunt respinse și se încearcă trasarea unor 
linii clare de demarcație. 





14. Biblia și istoriografia medievală

Dacă ne uităm la istoriografia creștină, în special la cea latină, tre-
buie să vorbim despre Biblie și despre traducerea ei. Pe de o parte, 
avem Biblia ebraică, abreviată ca Tanah (sau Tanach). Tanah este 
un acronim, întrucât conține următoarele cuvinte: T pentru Tora, 
adică Pentateuh, „legea”; apoi, conform înțelegerii ebraice, Nevi’im, 
„profeții” (N). Acestea sunt cărțile care încep cu cartea lui Iosua, 
adică ceva ce noi am înțeles ca fiind o relatare istorică în această 
carte, dar care, în interpretare proprie, sunt profeții. La sfârșit se 
află sub denumire colectivă Ketuvim, „scrierile” (CH). Acesta este un 
grup mixt, un termen colectiv pentru texte precum Cartea lui Iov 
sau Cartea Esterei – s-ar putea spune: o nuvelă. Apoi apare Cartea 
Proverbelor, apar Psalmii, cu alte cuvinte, un grup mixt de texte.

Totul este scris în ebraică, iar această Biblie ebraică include în 
mod clar și lucrări istoriografice, începând cu Tora, care la rândul 
ei, după cum se poate auzi din cuvânt, este în primul rând un text 
juridic în interpretarea ebraică. Cu toate acestea, ea poate fi citită 
cu ușurință ca istoriografie, care începe cu crearea lumii (Geneza 
1, Geneza 2) și apoi formează o linie cronologică aproape neîntre-
ruptă prin cărțile de istorie sau prin profeți până la începutul pe-
rioadei post-exil, adică de la crearea lumii până în secolul al V-lea 
î.Hr., o relatare istorică continuă, chiar dacă există unele lacune și 
unele duplicări. Acest canon biblic ebraic, care a fost stabilit ca o 
demarcație clară abia mai târziu, a fost completat în epoca elenis-
tică de un iudaism vorbitor de greacă, de exemplu în Alexandria, 
care avea acum finalizată o traducere, Septuaginta.

Numele („Șaptezeci”) provine de la legenda conform căreia, 
pentru a traduce corect Cuvântul lui Dumnezeu, șaptezeci de 
traducători au fost desemnați să lucreze în același timp la Biblia 
ebraică din Alexandria. Conținutul poveștii se referă la temerile 
asociate cu procesul transferului cultural: aceștia au tradus în mod 
independent, apoi au comparat textele și au realizat că traducerile 
lor erau absolut identice. Șaptezeci de traducători ajung la o tra-
ducere absolut identică și asigură astfel autenticitatea și legitimi-
tatea acestei traduceri în limba greacă a Vechiului Testament, care 
pentru evrei nu este „vechiul” Testament, cel învechit. Această tra-



244 jörg rüpke

ducere este apoi completată cu alte texte sau include și texte ebra-
ice care nu sunt incluse în canonul ulterior. Acest lucru înseamnă 
că sunt incluse și alte lucrări, care la rândul lor sunt lucrări isto-
rice și datează din secolul al II-lea î.Hr. „Cărțile Macabeilor” sunt 
cele mai recente lucrări istorice din această colecție. Numeroase 
repovestiri și compendii („biblia rescrisă”) sunt însoțite și de alte 
traduceri grecești.

Traducerea în limba latină de către Ieronim, cunoscută sub 
numele de Vulgata, a reprezentat următoarea realizare majoră în 
domeniul traducerii. Vulgata a devenit apoi traducerea standard, 
impunându-se foarte repede. În forme revizuite – așa cum tradu-
cerea lui Luther este adaptată în mod constant pentru necesitățile 
moderne – este și astăzi traducerea oficială în latină a Bibliei pen-
tru Biserica Romano-Catolică. Când vorbim despre istoria impac-
tului Bibliei în Evul Mediu, ne referim la traducerea lui Ieronim, 
Vulgata. Pe de o parte, Ieronim a tradus din Biblia ebraică și, pe 
de altă parte, el a tradus și toate părțile versiunii grecești a Bibliei 
care mergeau dincolo de Biblia ebraică. Se adunau astfel și Noul 
Testament în întregime, care lipsește din Biblia ebraică, dar și 
scrieri ebraice din perioada elenistică ce fuseseră scrise în greacă 
și care nu erau incluse în canonul evreiesc. Deci, secvența este ur-
mătoarea: Tanah sau Biblia ebraică, tradusă în greacă și extinsă ca 
Septuaginta, apoi se adaugă Noul Testament, iar întreaga colecție 
este apoi tradusă în latină ca Vulgata.

Secțiunea Tanah a Bibliei conține un număr mare de cărți care 
pot fi interpretate ca lucrări de istorie, deși cu caracter variat. 
Acestea variază de la istoriografia narativă normală, care predo-
mină în primele cărți, la relatări efectiv de tipul cronicii, și anume 
cărțile Cronicilor: în timp ce regele din Iudeea a domnit atâția ani, 
a făcut una și alta, următorul a venit în Israel și așa mai departe. 

Problema istoriografiei în Noul Testament trebuie de aseme-
nea evidențiată. Există narațiuni biografice, narațiuni dezvolta-
te din narațiunea Patimilor, care formează apoi un gen propriu 
sub termenul de Evanghelii, povestea lui Iisus în patru versiuni. 
Acestea sunt clar lucrări orientate biografic, dar una dintre aces-
te Evanghelii, atribuită lui Luca, a fost completată mai târziu de 
o lucrare istorică, de așa-numitele „Fapte ale Apostolilor”, Acta 
Apostolorum. Aceste două elemente, Evanghelia lui Luca, pe de o 
parte, și Faptele Apostolilor, pe de altă parte, sunt separate în edi-
țiile biblice de astăzi, chiar și în majoritatea edițiilor biblice mai 
vechi, dar pentru autor, acestea reprezintă o singură lucrare. Acest 
lucru arată cum autorul de la mijlocul secolului al II-lea plasează 
biografia anterioară într-un context istoric mai larg. Biografia lui 
Iisus este deci transformată în povestea fondatorului care precedă 
o istorie a bisericii timpurii, în special istoria timpurie a bisericii 



245biblia și istoriografia medievală

din Ierusalim și călătoriile misionare ale lui Pavel. De asemenea, 
Evangheliei îi este oferită o praefatio care conține o dedicație către 
un anumit Teofil: „Pentru tine, dragul meu Teofil, am scris această 
istorie”. Aici putem vedea că autorul însuși, deși aderă la noul tip 
de text al Evangheliei și la acest gen biografic, dorește să se lege 
de tradiția istoriografiei antice și să prezinte o lucrare istorică 
coerentă despre biserica timpurie în această combinație dintre 
povestea lui Iisus, Evanghelia și istoria apostolilor. Nu degeaba 
acest text începe cu un sincronism.

Așadar, avem și o componentă istoriografică clară în Noul 
Testament și este interesant de observat că Faptele Apostolilor, 
acest ultim element al operei duble a lui Luca, nu este continuat. 
Evident, procesul de sacralizare a acestor texte are loc atât de rapid, 
încât nu este posibil pentru vreun scriitor ulterior să se așeze la 
masă și să scrie o prefață: „Luca a prezentat istoria bisericii timpu-
rii și acolo unde el se oprește, voi continui eu”. Acest text este deja 
atât de îndepărtat de uzul profan încât se poate spune: „Acum voi 
scrie o istorie, începând cu Iisus, dar voi face o prezentare succin-
tă, pentru că toate aceste elemente pot fi găsite deja în Evanghelie, 
și apoi voi trece la istoria Bisericii”. Dar aceasta nu este niciodată 
prezentată ca o continuare a Faptelor Apostolilor a lui „Luca”. 
Acest lucru este surprinzător dacă ne gândim la frecvența acestor 
continuări. Nu există nicio continuare a primelor începuturi ale 
istoriografiei creștine – cel mai probabil, fiindcă aceste texte au 
fost atât de rapid sacralizate. Retrospectiva lui Eusebiu este cea 
care va completa lacuna, uitându-se înapoi din secolul al IV-lea și 
ținând cont de necesitatea găsirii unei genealogii potrivite pentru 
formarea grupurilor creștine din această perioadă.

Scrierile lui Eusebiu indică tranziția ulterioară către Evul 
Mediu. Problema istoriografiei Noului Testament a fost deja 
semnalată. Istoriografia Vechiului Testament a fost întotdeau-
na primită ca istoriografie, deși ca istoriografie cu o demnitate 
specială, pur și simplu pentru că era mai ușor de abordat astfel. 
Este o istoriografie care a fost citită în sensul Istoriei Bisericești 
a lui Eusebiu, istoria lui Dumnezeu cu omenirea, care își găsește 
primul punct culminant în pogorârea Fiului lui Dumnezeu, Iisus 
Hristos. Dar este o istoriografie care poate fi tratată sub formă 
de rezumat. Așadar, poți scrie o istorie universală scoțând datele 
biblice și enumerându-le la început, sau ai o istoriografie asupra 
căreia poți face referințe, de exemplu, în sensul în care te referi 
la Vechiul Testament și apoi scrii istoria Noului Testament, a 
Bisericii, începând cu Iisus Hristos.

Biblia este disponibilă oricărui istoric (și nu numai) sub forma 
unei biblioteci care conține multe lucrări istoriografice, așa cum 
istoria bisericească este disponibilă sub forma traducerilor lui 



246 jörg rüpke

Rufinus și Casiodor. Cărțile biblice oferă modele pentru istorio-
grafie și pentru interpretarea istorică. Acest lucru este în special 
evident în procesul pe care îl numim tipologie. Anumite eveni-
mente menționate în Vechiul Testament sunt modele, tipare ale 
unor evenimente care se repetă. Principalele exemple hristologice 
sunt sacrificiul lui Isaac de către tatăl său Avraam, care poate fi 
legat de moartea lui Hristos pe cruce, și șarpele de aramă pe care 
Aaron sau Moise l-au ridicat astfel încât cei care fuseseră mușcați 
de șerpi în deșertul Sinai să nu fie nevoiți să moară atunci când 
se uitau la el. Acest lucru este interpretat și tipologic, din nou în 
legătură cu răstignirea lui Iisus, fiindcă cei care se uită la cruce pot 
obține mântuirea, dar acum într-un sens diferit. Dar acest șarpe 
de aramă din Vechiul Testament este văzut ca o referință la răs-
tignirea lui Iisus. Acesta este tipul de interpretare tipologică, iar 
acest tip de interpretare cu materiale din Vechiul Testament asu-
pra Noului Testament, dar și cu materiale din Vechiul Testament 
și din Noul Testament asupra istoriei, este o caracteristică clară a 
istoriografiei medievale. 

Alte elemente au fost deja menționate în contextul istoriogra-
fiei universale. Aetates, „vârstele lumii”, derivă din cele șapte zile 
ale creației. Schema interpretativă a imperiilor mondiale provine 
de la viziunea lui Daniel, cele patru imperii mondiale, dintre care 
ultimul este Imperiul Roman. Acesta este motivul pentru care vor 
să rămână în Imperiul Roman atât de mult timp, până la începutul 
secolului al XIX-lea, pentru că după aceea nu mai pot exista impe-
rii mondiale. Se poate observa, de asemenea, la ce constrângeri de 
argumentare se ajunge și ce modele de interpretare devin impor-
tante. Este important de arătat că actualele imperii – franc, ger-
manic sau altele – reprezintă o continuare legitimă a Imperiului 
Roman, și nu un succesor al acestuia, deoarece acesta din urmă 
este al patrulea imperiu mondial și nu este posibil să se creeze pur 
și simplu un al cincilea nou imperiu. 

Formele în care a fost scrisă această istoriografie medievală 
sunt adesea familiare din perioadele anterioare. Acestea sunt 
forme analistice, cronici scrise pe perioade lungi de timp sau 
continuu, adesea sub forma cronicilor unor instituții individuale, 
o mănăstire sau o dioceză. Apoi sunt cele mai puțin legate de o 
instituție, istoriile popoarelor și cele teritoriale, de asemenea în 
tiparele istoriografiei clasice, adesea încorporate în istoria unui 
trib sau a unei dinastii. Acest tip de literatură este adesea produs 
la curte și citit acolo. Și, în cele din urmă, de o importanță centra-
lă, biografia, sub forma biografiei sfinților, hagiografia, fie că este 
vorba de o vita sau de o passio axată pe moartea unui martir.

Problemele, ambiguitatea conceptului creștin despre istorie, 
pot fi văzute încă o dată în această formă biografică. Pe de o parte, 



247biblia și istoriografia medievală

istoria este importantă și trebuie luată în serios, pentru că semne 
ale activității lui Dumnezeu pot fi găsite în istorie, în viața unui 
sfânt, în moartea unui sfânt. Din acest punct de vedere, istoria este 
interesantă ca sursă pentru materiale. Pe de altă parte, nu este ne-
cesar să citim direcția de dezvoltare a istoriei din această istorie, 
pentru că știm deja unde se termină această istorie – în afirmarea 
lui Dumnezeu în istorie – și deci, istoria devine neinteresantă în 
sensul proceselor de lungă durată. Istoria este – încă o dată – un 
furnizor de materiale și nu un proces a cărui direcție de dezvoltare 
trebuie analizată fiindcă știm deja cum se va termina. Aceasta este 
ambiguitatea, stranietatea istoriei medievale. Pe de o parte, există 
un interes pentru istorie, dar pe de cealaltă parte, istoria în sensul 
unor evoluții pe termen lung este neinteresantă. Astfel de evoluții 
devin interesante doar odată cu apariția unor noi entități politice, 
care aduc provocări complet noi în ceea ce înseamnă nevoia de le-
gitimizare, odată cu apariția orașelor burgheze, odată cu formarea 
statelor teritoriale și naționale, odată cu extinderea semnificativă 
a orizontului geografic. În special la sfârșitul Evului Mediu și la 
începutul perioadei moderne, apar noi experiențe și probleme 
care nu mai pot fi abordate prin acest tip de istoriografie. 





Bibliografie selectată 

Colecții de fragmente
Jacoby, Felix (Ed.). Die Fragmente der griechischen Historiker. Berlin, 

Oxford 1923.
Peter, Hermann (Ed.). Historicorum Romanorum reliquiae 1-2. 

Stuttgart 1967.
Beck, Hans; Walter, Uwe (Eds.). Die frühen römischen Historiker. 2 

Bde. Darmstadt 2001-2004.

Ediții în limba română
Ammianus Marcellinus, Istorie romană, trad. David Popescu, 

București, Editura Științifică și Enciclopedică, 1982. 
Appian, Istoria Romei. Războaiele civile, trad. Aram Frenkian, 

București, Editura Științifică, 1957. 
Aulus Gellius, Nopțile Atice, trad. David Popescu, București, 

Editura Academiei Republicii Socialiste România, 1965.
Caesar, Războiul Gallic. Războiul Civil, trad. Janina Vilan Unguru, 

Elisabeta Poghirc, București, Editura Științifică, 1964. 
Cassius Dio, Istoria Romană, 3 vol., trad. Adelina Piatkowski, 

București, Editura Științifică și Enciclopedică, 1973-1985.
Herodian, Istoria Imperiului Roman după Moartea lui Marcu Aureliu, 

trad. Radu Alexandrescu, București. Editura Academiei 
Republicii Populare Române, 1960.

Istoria Augusta, trad. David Popescu, Constantin Drăgulescu, 
București, Editura Științifică, 1971. 

Polybios, Istorii, trad. Virgil Popescu, București, Editura Științifică, 
1966.

Sallustius, Opere, trad. Nicolae Lascu, București, Editura 
Științifică, 1969. 

Suetonius, Viețile celor doisprezece Cezari, trad. Gheorghe 
Ceaușescu, București, Editura RAO, 1998. 

Tacitus, Anale, trad. Gheorghe Guțu, București, Editura 
Humanitas, 2025.

Tacitus, Istorii, trad. Gheorghe Ceaușescu, București, Editura 
Enciclopedică, 1992. 

Titus Livius, De la Fundarea Romei, 5 vol., trad. Janina Vilan, Florica 



250 jörg rüpke

Demetrescu, Paul Popescu, București, Editura Științifică, 
1959-1963.

1. Introducere: narațiunea istorică
Adam, Klaus-Peter (Ed.). Historiographie in der Antike. Beihefte zur 

Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 373. Berlin 
2008.

Ankersmit, Frank R. Historical representation. Stanford 2001. 
Id. Sublime historical experience. Stanford 2005. 
Baines, John et al. (Eds.). Historical consciousness and the use of the 

past in the ancient world. Sheffield 2019. 
Becker, Eve-Marie; Rüpke, Jörg (Eds.). Autoren in religiösen 

literarischen Texten der späthellenistischen und der 
frühkaiserzeitlichen Welt: Zwölf Fallstudien. Culture, Religion, 
and Politics in the Greco-Roman World 3. Tübingen 2019. 

Benoist, Stéphane et al (Eds.). Mémoires partagées, mémoires 
disputées: écriture et réécriture de l’histoire. Metz 2009.

Berek, Mathias. Kollektives Gedächtnis und die gesellschaftliche 
Konstruktion der Wirklichkeit: Eine Theorie der Erinnerungskulturen. 
Kultur-und sozialwissenschaftliche Studien 2. Wiesbaden 
2009.

Cameron, Averil (Ed.). History as Text: The Writing of Ancient History. 
London 1989. 

Certeau, Michel de. Das Schreiben der Geschichte. Historische 
Studien 4. Frankfurt am Main 1991.

Conermann, Stephan (Ed.). Modi des Erzählens in nicht-
abendländischen Texten. Narratio Aliena?: Studien des Bonner 
Zentrums für Transkulturelle Narratologie (BZTN) 2. Berlin 
2009.

Connerton, Paul. How societies remember. Cambridge 1989. 
Cubitt, Geoffrey. History and Memory. Manchester 2007. 
Feldherr, Andrew (Ed.). History of Historiography. Oxford 2011.
Fuhrer, Therese. „Bio-Historiographie: zur Funktion biographischer 

Modellierungen in römischer Geschichtsschreibung und 
Hagiographie.“ In: Birkner, Christoph; Gemeinhardt, 
Peter; Munkholt Christensen, Maria (Eds.), Narratologie und 
Intertextualität: Zugänge zu spätantiken Text-Welten. Tübingen 
2020. Pp. 23-41. 

Goertz, Hans-Jürgen. Geschichte: ein Grundkurs. 2nd ed. Reinbek 
2001. 

Grafton, Anthony. What was history? The art of history in early modern 
Europe. Cambridge 2007.

Grethlein, Jonas. Experience and teleology in ancient historiography: 
‚Futures past’ from Herodotus to Augustine. Cambridge 2013.

Halbwachs, Maurice. Les Cadres sociaux de la mémoire. Paris 1925. 



251bibliografie selectată

Hartmann, Andreas. Zwischen Relikt und Reliquie: Objektbezogene 
Erinnerungspraktiken in antiken Gesellschaften. Studien zur Alten 
Geschichte 11. Berlin 2010. 

Holzberg, Niklas. „Geschichte als erzählte Geschichte: 
Dramatische Episoden in der römischen Historiographie.“ 
Potsdamer Lateintage 7 (2015). Pp. 11-25. 

Koschorke, Albrecht. Wahrheit und Erfindung: Grundzüge einer 
Allgemeinen Erzähltheorie. Frankfurt am Main 2012. 

Koselleck, Reinhart; Lutz, Heinrich; Rüsen, Jörn (Eds.). Formen der 
Geschichtsschreibung. Theorie der Geschichte 4. München 1982. 

LeGoff, Jacques. History and Memory. New York 1992.
Lorenz, Chris. „Comparative Historiography: Problems and 

Perspectives.“ History and Theory 38,1 (1999). Pp. 25-39. 
Luraghi, Nino. „Historiography and community: Some thoughts 

on the Greco-Roman heritage.“ In: Pohl, Walter; Wieser, 
Veronika (Eds.), Historiography and identity. 1, Ancient and early 
Christian narratives of community. Turnhout 2019. Pp. 51-63.

Malitz, Jürgen. „Das Interesse an der Geschichte: Die griechischen 
Historiker und ihr Publikum.” In: Verdin, H.; Schepens, 
G.; Keyser, E. de (Eds.), Purposes of History: Studies in Greek 
Historiography from the 4th to the 2nd Centuries B. C. Studia 
Hellenistica 30. Leuven 1990. Pp. 323-349 (Discussion: S. 351-9).

Manuwald, Gesine. Roman republican theatre. Cambridge 2011. 
Marincola, John (Ed.). A Companion to Greek and Roman 

Historiography. Malden 2007.
Id. (Ed.). Greek Notions of the Past in the Archaic and Classical 

Eras: History Without Historians. Edinburgh Leventis Studies. 
Edinburgh 2022. 

Mendels, Doron. „How Was Antiquity Treated in Societies with 
a Hellenistic Heritage? – And Why Did the Rabbis Avoid 
Writing History?“ In: Gardner, Gregg; Osterloh, Kevon L. 
(Eds.), Antiquity in Antiquity – Jewish and Christian Pasts in the 
Greco-Roman World. Tübingen 2008. Pp. 131-151. 

Mutschler, Fritz-Heiner. „Vergleichende Beobachtungen 
zur griechisch-römischen und altchinesischen 
Geschichtsschreibung.“ Saeculum 48 (1997). Pp. 213-253. 

Oesterle, Günter (Ed.), Erinnerung, Gedächtnis, Wissen: Studien 
zur kulturwissenschaftlichen Gedächtnisforschung. Formen der 
Erinnerung 26. Göttingen 2005.

Pitcher, Luke. Writing Ancient History. An Introduction to Classical 
Historiography. London 2009.

Raphael, Lutz. Geschichtswissenschaft im Zeitalter der Extreme: Theorien, 
Methoden, Tendenzen von 1900 bis zur Gegenwart. München 2003. 

Rau, Susanne; Studt, Studt (Eds.). Geschichte schreiben: Ein Quellen- und 
Studienhandbuch zur Historiografie (ca. 1350-1750). Berlin 2010. 



252 jörg rüpke

Rublack, Ulinka (ed.) 2011, A concise companion to history, Oxford: 
Oxford University Press. 

Rüpke, Jörg. „The ‘Connected Reader’ as a Window into Lived 
Ancient Religion: A Case Study of Ovid’s Libri fastorum.“ 
Religion in the Roman Empire 1,1 (2015). Pp. 95-113.

Id. „Memory, Narrative, and the History of Religion.“ In: 
Klostergaard Petersen, Anders et al (Eds.), Evolution, Cognition, 
and the History of Religion: a New Synthesis: Festschrift in Honour 
of Armin W. Geertz. Leiden 2019. Pp. 536-546. 

Id. „Memorizing the Past and Writing Religion in the Roman 
Republic.“ In: Ro, Johannes Unsok; Edelman, Diana (Eds.), 
Collective Memory and Collective Identity. Berlin 2021. Pp. 
395-426.

Id. „History“, in: Stausberg, Michael; Engler, Steven (Eds.), The 
Routledge Handbook of Research Methods in the Study of Religion. 
2nd ed. London 2022. Pp. 324-344.

Id.; Rüpke, Ulrike. Antike Götter und Mythen. München 2010.
Rüsen, Jörn. Zeit und Sinn: Strategien historischen Denkens. Frankfurt 

am Main 1990.
Id. „Some Theoretical Approaches to Intercultural Comparative 

Historigraphy.“ History and Theory 35,4 (1996). Pp. 5-22. 
Schropp, Jack W. G. Pugna litterarum: Studien zur kompetitiven 

Geschichtsschreibung in der griechisch-römischen Literaturelite der 
Kaiserzeit. Vestigia 77. München 2023.

Suerbaum, Werner. „Am Scheideweg zur Zukunft: Alternative 
Geschehensverläufe bei römischen Historikern. Gymnasium 
104 (1997). Pp. 36-54.

Walter, Uwe (Ed.). Antike Geschichtsschreibung. Studien zur 
Historiographie. Darmstadt 2007.

Ullman, B. L. „History and Tragedy.” TAPhA 73 (1942). Pp. 25-53.
Wendehorst, A. „Wer konnte im Mittelalter lesen und schreiben?” 

In: Fried, J. (Ed.), Schulen und Studium im sozialen Wandel des 
hohen und späten Mittelalters. Vorträge und Forschungen 30. 
Sigmaringen 1986. Pp. 9-33.

White, Hayden. Die Bedeutung der Form: Erzählstrukturen in der 
Geschichtsschreibung. Frankfurt am Main 1990.

Willand, Marcus. Lesermodelle und Lesertheorien: Historische und 
systematische Perspektiven. Narratologia 41. Berlin 2014. 

Wiseman, Timothy Peter. Historiography and Imagination: Eight 
Essays on Roman Culture. Exeter Studies in History. Exeter 1994.

Id. „The Origins of Roman Historiography.“ In: Id., Historiography 
and Imagination: Eight Essays on Roman Culture. Exeter 1994. Pp. 
1-22; 119-124. 

Id. Remus: A Roman Myth. Cambridge 1995.



253bibliografie selectată

2. Istoria formei și a genului
Berger, Klaus. Formen und Gattungen im Neuen Testament. Tübingen 

2005.
Cancik, Hubert. Grundzüge der hethitischen und alttestamentlichen 

Geschichtsschreibung. Wiesbaden 1976.
Genette, Gérard. Die Erzählung. München 1994.
Goody, Jack. Entstehung und Folgen der Schriftkultur. Frankfurt am 

Main 1997.
Grethlein, Jonas. Ancient Greek texts and modern narrative theory: 

Towards a critical dialogue. Cambridge 2023. 
Hempfer, Klaus W. Gattungstheorie. München 1973.
Id. Theorien des Performativen: Sprache – Wissen – Praxis. Bielefeld 

2011.
Jolles, André. Forme Simple: Legenda sacră. Legenda Eroică, Mythos-

ul. Ghicitoarea. Zicala. Cazul. Memorabilul. Basmul. Gluma) [1930]. 
Iași 2012. 

Kirkpatrick, Patricia. The function of ancient historiography in 
biblical and cognate studies. New York 2008.

Martínez, Matías; Scheffel, Michael. Einführung in die Erzähltheorie. 
11th rev. ed. München 2019. 

Waddell, Philip. Tacitean visual narrative. Bloomsbury Classical 
Studies Monographs. London 2020.

White, Hayden. Auch Klio dichtet oder Die Fiktion des Faktischen: 
Studien zur Tropologie des historischen Diskurses. Sprache und 
Geschichte 10. Stuttgart 1986. 

3. Surse și forme preliminare
Benoist, Stéphane. La vie des autres: histoire, prosopographie, 

biographie dans l’Empire romain, Villeneuve d’Ascq 2013.
Blair, Stephen (Ed.). Fragmented histories: Recent and distant pasts in 

early Roman historiography. 2019. 
Burgess, Richard W. Chronicles, consuls and coins. Farnham 2011.
Frier, Bruce Woodward. Libri annales pontificum maximorum: The 

origins of the annalistic tradition. Papers and Monographs of the 
American Academy in Rome 27. 2nd ed. Rom 1999. 

Kierdorf, Wilhelm. Laudatio funebris: Interpretationen und 
Untersuchungen zur Entwicklung der römischen Leichenrede. 
Beiträge zur Klassischen Philologie 106. Meisenheim am Glan 
1980. 

Rüpke, Jörg. „Triumphator and ancestor rituals between symbolic 
anthropology and magic.“, Numen 53 (2006). Pp. 251-289.

Id. Religiöse Erinnerungskulturen: Formen der Geschichtsschreibung in 
der römischen Antike. Darmstadt 2012.

Thomas, Rosalind. Oral Tradition and Written Record in Classical 
Athens. Cambridge 1989.



254 jörg rüpke

Wiseman, Timothy Peter. „The Origins of Roman Historiography.” 
Id., Historiography and Imagination: Eight Essays on Roman 
Culture. Exeter Studies in History. Exeter 1994. Pp. 1-22; 
119-124.

4. Epocile istoriografiei antice
Amato, Eugenio; De Cicco, Pasqua (Eds.). Les historiens fragmentaires 

de langue grecque à l’époque romaine impériale et tardive. Rennes 
2021. 

Baumann, Mario; Liotsakis, Vasileios (Eds.). Reading history in the 
Roman Empire, Millennium-Studien zu Kultur und Geschichte 
des Ersten Jahrtausends n. Chr. 98. Berlin 2022. 

Canfora, Luciano. Studi di storia della storiografia romana. Documenti 
e studi 15. Bari 1993.

Damtoft Poulsen, Aske; Jönsson, Arne (Eds.). Usages of the past in 
Roman historiography. Historiography of Rome and its Empire 
9. Leiden 2021. 

Gowing, Alain M. Empire and Memory – the representation of the 
Roman Republic in imperial culture. Roman Literature and its 
Contexts. Cambridge 2005.

Howe, Timothy; Müller, Sabine; Stoneman, Richard (Eds.). Ancient 
historiography on war and empire. Oxford 2017. 

Lange, Carsten Hjort; Vervaet, Frederik Juliaan (Eds.). The 
historiography of late Republican civil war, Historiography of 
Rome and its Empire 5. Leiden 2019. 

Momigliano, Arnaldo. The Classical Foundations of Modern 
Historiography. Sather Classical Lectures 54. Berkeley 1990. 

Id., The development of Greek Biography. Cambridge 1993.
Id. Ausgewählte Schriften zur Geschichte und Geschichtsschreibung. 2 

Bde. Stuttgart 1998-2000.
Pearson, Lionel. The Greek Historians of the West: Timaeus and His 

Predecessors. American Philological Association: Philological 
Monographs 35. Atlanta 1987.

Peter, Hermann. Die geschichtliche Literatur über die römische 
Kaiserzeit bis Theodosius I und ihre Quellen. 2 Bde. Leipzig 1897.

Rohrbacher, David. The Historians of Late Antiquity, London, 2002.
Rüpke, Jörg. Römische Religion in republikanischer Zeit: 

Rationalisierung und ritueller Wandel Darmstadt 2014. 
Verdin, H.; Schepens, G.; Keyser, E. de (Eds.). Purposes of History: 

Studies in Greek Historiography from the 4th to the 2nd Centuries B. 
C. Studia Hellenistica 30. Leuven 1990. 

Walter, Uwe. „Herodot und Thukydides - die Entstehung 
der Geschichtsschreibung“, in Stein-Hölkeskamp, Elke; 
Hölkeskamp, Karl-Joachim (Eds.), Die Griechische Welt: 
Erinnerungsorte der Antike. München, 2010. Pp. 400-417.  



255bibliografie selectată

5. Comentariile lui Cezar
Christ, Karl. Caesar: Annäherungen an einen Diktator. München 

1994.
Dimitrova, Miryana. Julius Caesar’s self-created image and its 

dramatic afterlife. Bloomsbury Studies in Classical Reception. 
London 2018. 

Gärtner, Hans Arnim. Beobachtungen zu Bauelementen in der 
antiken Historiographie besonders bei Livius und Caesar. Historia 
Einzelschriften 25. Wiesbaden 1975. 

Gaertner, Jan Felix; Hausburg, Bianca. Caesar and the Bellum 
Alexandrinum: An analysis of style, narrative technique, and the 
reception of Greek historiography. Hypomnemata 192. Göttingen 
2013. 

Grillo, Luca; Krebs, Christopher (Eds.), Cambridge Companion to 
Caesar, Cambridge 2014.

Hass, Trine Arlund, and Rubina Raja (Eds.). Caesar’s Past and 
Posterity’s Caesar. Roman Studies. Turnhout 2021.

Koortbojian, Michael. The divinization of Caesar and Augustus. 
Precedents, consequences, implications. New York 2013.

Morstein-Marx, Robert. Julius Caesar and the Roman people. 
Cambridge 2021.

Müller, Marvin. Der andere Blick auf Caesars Kriege: eine 
narratologische Analyse der vier Supplemente im “Corpus 
Caesarianum”. Philologus Suppl. 15. Berlin 2021. 

Mutschler, Fritz-Heiner. Erzählstil und Propaganda in Caesars 
Kommentarien. Heidelberger Forschungen 15. Heidelberg 1975. 

Raaflaub, Kurt A.; John T. Ramsey. „Reconstructing the chronology 
of Caesar’s ‘Gallic wars’.“ Histos: The On-Line Journal of Ancient 
Historiography 11 (2017). Pp. 1-74. 

Rambaud, Michel. L’art de la déformation historique dans les 
commentaires de César. Annales de l’Université de Lyon. 3ième 
série. Lettres fasc. 23. Paris 1953.

Ramsey, John T.; Kurt A. Raaflaub. „Chronological tables for 
Caesar’s wars (58-45 BCE).“ Histos: The On-Line Journal of 
Ancient Historiography 11 (2017). Pp. 162-217. 

Rüpke, Jörg. „Wer las Caesars bella als commentarii?” Gymnasium 
99 (1992), 201-226.

Id. „Caesar: Priesthoods, Gods, and Stars.“ In: Grillo, Luca; Krebs, 
Christopher (Eds.), Cambridge Companion to Caesar, Cambridge 
2014. Pp. 58-67.

Westall, Richard. Caesar’s “Civil war”: Historical reality and 
fabrication. Mnemosyne. Suppl. 410. Leiden 2018. 

Will, Wolfgang. Caesar. Darmstadt 2009.



256 jörg rüpke

6. Analiștii: Titus Livius
Briscoe, John. A commentary on Livy. [B. 31-45] Oxford 1973-2016.
Chaplin, Jane D. Livy. Oxford 2009.
Davies, Jason. Rome’s religious history: Livy, Tacitus, and Ammianus 

on their gods. Cambridge 2004.
Boris Dunsch, „‚Exemplo aliis esse debetis’: Cincinnatus in der 

antiken Literatur.“ In: Niggemann, Ulrich; Ruffing, Kai (Eds.), 
Antike als Modell in Nordamerika? Beiheft der Historischen 
Zeitschrift 55. München 2011. Pp. 219-247.  

Feeney, Denis. „The History of Roman Religion in Roman 
Historiography and Epic“, in Rüpke, Jörg (Ed.), A Companion to 
Roman Religion. Oxford 2007. Pp. 129-142.  

Feldherr, Andrew. Spectacle and society in Livy‘s History. Berkeley 
1998.

Forsythe, Gary. Livy and Early Rome: A study in historical method and 
judgment. Stuttgart 1999.

Gärtner, Hans Arnim. Beobachtungen zu Bauelementen in der antiken 
Historiographie besonders bei Livius und Caesar. Wiesbaden 1975.

Gutberlet, Dagmar. Die erste Dekade des Livius als Quelle zur 
gracchischen und sullanischen Zeit. Hildesheim 1985.

Haehling, Raban von. Zeitbezüge des T. Livius in der ersten Dekade 
seines Geschichtswerkes: Nec vitia nostra nec remedia pati possumus. 
Historia Einzelschriften 61. Stuttgart 1989. 

Keegan, Peter. Livy’s women: Crisis, resolution, and the female in 
Rome’s foundation history. Abingdon 2021. 

Levene, D. S. Religion in Livy. Mnemosyne Suppl. 127. Leiden 1993.
Id. Livy, The fragments and periochae. Bisher 2 Bde. New York 2023-.
Luce, Tarrey James. Livy: The Composition of His History. Princeton 

1977.
Id. „Livy and Dionysius.” In: Brock, R.; Woodman, A. J. (Eds.), 

Papers of the Leeds International Latin Seminar 8: Roman Comedy, 
Augustan Poetry, Historiography. ARCA 33. Leeds 1995. Pp. 
225-239.

Mali, Yosef. Mythistory: The making of modern historiography. 
Chicago, 2003.

Meunier, Nicolas L. J. „Tite-Live et la Rome archaïque.” Mélanges 
de l’École Française de Rome. Antiquité 131,1 (2019). Pp. 5-80. 

Mineo, Bernard. Tite-Live et l’histoire de Rome. Paris, 2006.
Moles, John. „Livy’s Preface.” PCPS 39 (1993). Pp. 141-168.
Musti, Domenico. „Tendenze della storiografia romana e greca su 

Roma arcaica: Studi su Livio e Dionigi d’Alicarnasso.” Quaderni 
Urbinati di Cultura Classica 10 (1970). Pp. 5-158.

Oakley, Stephen. Commentary on Livy. 4 Bde. Oxford 1997-2005.
Ogilvie, R. M. A Commentary on Livy: Book 1-5. Oxford 1965.
Reeve, Michael D. „The Transmission of Florus’ Epitoma de Tito 



257bibliografie selectată

Livio and the Periochae.” CQ 38 (1988), 477-491.
Roncaglia, Alessandro (Ed.). Livio “ad urbem condendam”: Riletture 

del passato in età augustea. Zermeghedo 2021. 
Rüpke, Jörg. „Livius, Priesternamen und die annales maximi.” Klio 

74 (1993). Pp. 155-179.
Id. „Divine Names and Naming the Divine in Livy.” In: Bonnet, 

Corinne; Palamidis, Alaya (Eds.), What’s in a Divine Name? 
Religious Systems and Human Agency in the Ancient Mediterranean. 
Berlin 2024. Pp. 121-138.

Schlip, Clemens. Typen, Gruppen und Individuen bei Livius: 
Untersuchungen zur Darstellung und Funktion historischer Akteure 
in « Ab urbe condita ». Beiträge zur Altertumskunde 377. Berlin 
2020.

Schmidt, Peter Lebrecht. Iulius Obsequens und das Problem der 
Livius-Epitome: Ein Beitrag zur Geschichte der lateinischen 
Prodigienliteratur. Akademie der Wissenschaften und Literatur 
Mainz, Abhandlungen der geistes- und sozialwissenschaftlichen 
Klasse 1968,5. Wiesbaden 1968.

Thraede, Klaus. „Außerwissenschaftliche Faktoren im Liviusbild 
der neueren Forschung.” Binder, Gerhard (Ed.), Saeculum 
Augustum 2: Religion und Literatur. Wege der Forschung 512. 
Darmstadt 1988. Pp. 394-425.

Walsh, P. G. Livy: His Historical Aims and Methods. Cambridge 1961.
Zenk, Johannes. Die Anfänge Roms erzählen: Zur literarischen Technik 

in der ersten Pentade von Liviusʼ ab urbe condita. Berlin 2021.

7. Monografii istorice: Sallustius
Duchêne, Pauline. „Suetonius’ construction of his historiographical 

‘auctoritas’.” In Liotsakis, Vasileios; Farrington, Scott (Eds.). 
The art of history : literary perspectives on Greek and Roman 
historiography. Berlin 2016. Pp. 271-288.

Dunsch, Boris. „Variationen des metus-hostilis-Gedankens bei 
Sallust (Cat. 10; Iug. 41; Hist. 1, fr. 11 und 12 M.).“ Grazer Beiträge 
25 (2006). Pp. 201-217.

Fuhrer, Therese. „Zur biographischen Modellierung des 
historiographischen Ichs bei Sallust, Livius und Tacitus.“ In: 
Bitto, Gregor; Gauly, Bardo Maria (Eds.), Auf der Suche nach 
Autofiktion in der antiken Literatur. Berlin 2021. Pp. 131-150.

Gärtner, Hans Arnim. „Erzählformen bei Sallust.” Historia 35 
(1986). Pp. 449-473.

Gerrish, Jennifer. Sallust’s « Histories » and Triumviral historiography: 
confronting the end of history, Routledge Studies in Ancient 
History. London 2019.

Levene, David S. „Sallust’s Jugurtha: An „Historical Fragment.“ 
Journal of Roman Studies 82 (1992). Pp. 53-70.



258 jörg rüpke

Marcone, Arnaldo. Sallustio: Storiografia e politca nella Roma 
tardorepubblicana. Rom 2023.

Samotta, Iris. Das Vorbild der Vergangenheit: Geschichtsbild und 
Reformvorschläge bei Cicero und Sallust. Stuttgart 2009.

Scanlon, Thomas F. Spes frustrata: A Reading of Sallust. Heidelberg 
1987. 

Schmal, Stephan. Sallust. Hildesheim 2001.
Shaw, Edwin. „Sallust, the ‘lector eruditus’ and the purposes of 

history.“ In: Baumann, Mario; Liotsakis, Vasileios (Eds.), 
Reading history in the Roman Empire. Berlin 2022. Pp. 13-33.

Syme, Ronald. Sallust. Berkeley 2002. 
Zathammer, Stefan. Sallust, Bellum Iugurthinum: Studienkommentar. 

Göttingen 2022.

8. Literatura exemplară: Valerius Maximus
Honstetter, Robert. Exemplum zwischen Rhetorik und Literatur: Zur 

gattungsgeschichtlichen Sonderstellung von Valerius Maximus und 
Augustinus. Diss. Konstanz 1977.

Langlands, Rebecca. Exemplary ethics in ancient Rome. Cambridge 
2018.

Lucarelli, Ute. Exemplarische Vergangenheit: Valerius Maximus und 
die Konstruktion des sozialen Raumes in der frühen Kaiserzeit. 
Hypomnemata 172. Göttingen 2007. 

Mueller, Hans-Friedrich. Roman religion in Valerius Maximus. 
London 2002. 

Murray, Jeffrey; Wardle, David. Reading by example: Valerius 
Maximus and the historiography of exempla. Historiography of 
Rome and its empire 11. Leiden 2022.

Roller, Matthew B. Models from the past in Roman culture: A world of 
exempla. Cambridge 2018.

Rüpke, Jörg. „Knowledge of Religion in Valerius Maximus’ 
Exempla: Roman Historiography and Tiberian Memory 
Culture.“ In: Galinsky, Karl (Ed.), Memory in Ancient Romne and 
Early Christianity. Oxford 2016. Pp. 89-111. 

Skidmore, Clive [Julian]. Practical Ethics for Roman Gentlemen: The 
work of  Valerius Maximus. Exeter 1996. 

Tschögele, Thomas. Die Erzählungen des Valerius Maximus. 
Bibliothek der klassischen Altertumswissenschaften. 
Heidelberg 2022. 

9a. Istoriografia senatorială a epocii imperiale: Tacitus 
Davies, Jason. Rome’s Religious history: Livy, Tacitus, and Ammianus 

on their gods. Cambridge 2004.
Devillers, Olivier. Tacite et les sources des Annales: Enquêtes sur la 

méthode historique. Louvain 2003.



259bibliografie selectată

Dihle, Albrecht. „Tacitus’ ‘Agricola’ und das Problem der 
historischen Biographie.” AU 31,5 (1988). Pp. 42-52.

Fertik, Harriet. „Learning from women: Mothers, slaves, and 
regime change in Tacitus’ ‘Dialogue on orators’.” Polis: The 
Journal for Ancient Greek and Roman Political Thought 37,2 (2020). 
Pp. 245-264. 

Heldmann, Konrad. Sine ira et studio: Das Subjektivitätsprinzip der 
römischen Geschichtsschreibung und das Selbstverständnis antiker 
Historiker. München 2011.

Heubner, Heinz, P. Cornelius Tacitus: Die Historien. Kommentare zu 
Tacitus, Annales und Historiae. 5 Bde. Heidelberg 1963-1982.

Id. Kommentar zum Agricola des Tacitus. Göttingen 1984. 
Koestermann, Erich. Cornelius Tacitus, Annalen. 4 Bde. Heidelberg 

1963-1968.
Kompatscher-Gufler, Gabriela. Tacitus, Germania: 

Studienkommentar. Göttingen 2024.
Leidl, Christoph G. „Reading spaces, observing spectators in 

Tacitus’ ‘Histories’.” In: Baumann, Mario; Liotsakis, Vasileios 
(Eds.), Reading history in the Roman Empire. Berlin 2022. Pp. 
175-192.

Lund, Allan A. „Zur Schilderung der germanischen Gesellschaft 
bei Caesar und Tacitus.” Classica & Medievalia 36 (1985). Pp. 
177-197.

Marshall, Anthony J. „Ladies in Waiting: The Role of Women in 
Tacitus’ Histories.” Ancient Society 15-17 (1984-86). Pp. 167-184.

Mellor, Ronald. Tacitus. New York 1993.
Id. Tacitus’ Annals. Oxford 2011.
Momigliano, Arnaldo. The Classical Foundations of Modern 

Historiography. With a Foreword by Riccardo Di Donato. Sather 
Classical Lectures 54. Berkeley 1990. 

Norden, Eduard. Die Germanische Urgeschichte in Tacitus Germania. 
Leipzig 1920. 

Sailor, Dylan. Writing and Empire in Tacitus. Cambridge 2008.
Sinclair, Patrick. Tacitus the Sententious Historian: A Sociology of 

Rhetoric in Annales 1-6. University Park 1995.
Städele, Alfons. „Tacitus über Agricola und Domitian (Agr. 39-43).” 

Gymnasium 95 (1988) 222-235.
Senkbeil, Friderike. Tacitus und Rom: Die urbs Roma als Raum der 

erzählten Welt in den Historien und Annalen. Heidelberg 2022.
Suerbaum, Werner. „Summe eines Lebens - Summe einer Lektüre: 

Eine ’Leistungsmessung’ der Rezeption von Tacitus’ ’Agricola’.” 
AU 30,6 (1987), S. 83-99.

Syme, Ronald. Tacitus. 2 Bde. Oxford 1958.
Syme, Ronald. Ten studies in Tacitus. Oxford 1970.
ten Berge, Bram L. H. Writing imperial history: Tacitus from Agricola 



260 jörg rüpke

to Annales. Ann Arbor 2023.
Timpe, Dieter. Romano-Germanica: Gesammelte Studien zur 

Germania des Tacitus. Stuttgart 1995.

9b. Istoriografia senatorială a epocii imperiale: Ammianus 
Barnes, Timothy David. Ammianus Marcellinus and the representation 

of historical reality. Ithaca 1998.
Brodka, Dariusz. Ammianus Marcellinus. Studien zum 

Geschichtsdenken im vierten Jahrhundert
n. Chr. Krakau 2009.
Creer, Tyler. „Ethnography and the Roman digressions of 

Ammianus Marcellinus.“ Histos: The On-Line Journal of Ancient 
Historiography 14 (2020). Pp. 255-274. 

den Boeft, Jan. Philological and historical commentary on Ammianus 
Marcellinus. Leiden, 2008.

Drijvers, Jan Willem; Hunt, David (Eds.) The Late Roman World and 
its Historian: Interpreting Ammianus Marcellinus. London 1999.

Elliott, T. G. Ammianus Marcellinus and Fourth Century History. 
Toronto 1983.

Matthews, John F. „The Origin of Ammianus.” CQ 44 (1994). Pp. 
252-269.

Id. The Roman Empire of Ammianus. London 1989.
Richter, Ulrike. „Die Funktion der Digressionen im Werk 

Ammians.” WüJbb NF 15 (1989). Pp. 209-222.
Ross, Alan. „Ammianus and the written past.“ In: Devillers, 

Olivier; Battistin Sebastiani, Breno (Eds.),  Sources et modèles 
des historiens anciens. Bordeaux 2018. Pp. 319-334. 

Sabbah, G. „Ammianus Marcellinus.“ In: Marasco, G. (Ed.) Greek 
and Roman Historiography in Late Antiquity: Fourth to Sixth 
Century AD. Leiden 2003. Pp. 43-84.

Sánchez Vendramini, Darío N. „The audience of Ammianus 
Marcellinus and the circulation of books in the late Roman 
world.” Journal of Ancient History 6,2 (2018). Pp. 234-259.

10. Istoria romană prin ochii grecilor
Bertrand, Estelle. „Imperialism and the crisis of the Roman 

Republic: Dio’s view on late Republican conquests (Books 36-
40).“ In: Osgood, Josiah; Baron, Christopher (Eds.), Cassius Dio 
and the late Roman Republic. Leiden 2019. Pp. 19-35.

Ead. „Cassius Dio and the Roman Empire: The impact of the 
Severan wars on Dio’s narrative.“ In: Lange, Carsten Hjort; 
Scott, Andrew G. (Eds.), Cassius Dio: The impact of violence, war, 
and civil war. Leiden 2020. Pp. 120-137.

Chrysanthou, Chrysanthos S. Reconfiguring the Imperial past : 
narrative patterns and historical interpretation in Herodian’s « 



261bibliografie selectată

History of the Empire ». Historiography of Rome and its Empire 
15. Leiden 2022.

Fromentin, Valérie. „Pour une archéologie des discours dans 
l’’Histoire romaine’ de Cassius Dion (livres 1-21): Le témoignage 
de Zonaras.” In: Amato, Eugenio; De Cicco, Pasqua (Eds.), 
Les historiens fragmentaires de langue grecque à l’époque romaine 
impériale et tardive. Rennes 2021. Pp. 117-131. 

Gabba, Emilio. Dionysius and The History of Archaic Rome. Sather 
Classical Lectures 56. Berkeley 1991. 

Galimberti, Alessandro (Ed.). Herodian’s world: Empire and emperors 
in the III century. Historiography of Rome and its Empire 12. 
Leiden 2022. 

Goldmann, Bernhard. Einheitlichkeit und Eigenständigkeit der 
Historia Romana des Appian. Beiträge zur Altertumswissenschaft 
6. Hildesheim 1988.

Hose, Martin. Erneuerung der Vergangenheit: Die Historiker im 
Imperium Romanum von Florus bis Cassius Dio. Beiträge zur 
Altertumskunde 45. Stuttgart 1994.

Id. „Historiographie in der Krise: Herausforderungen und 
Lösungen der Geschichtsschreibung im dritten Jahrhundert 
n. Chr.“ In: Mitthof, Fritz; Martin, Gunther; Grusková, Jana 
(Eds.), Empire in crisis: Gothic invasions and Roman historiography. 
Wien 2020. Pp. 35-49. 

Meins, Friedrich. Paradigmatische Geschichte: Wahrheit, Theorie 
und Methode in den “Antiquitates Romanae” des Dionysios von 
Halikarnassos. Palingenesia 113. Stuttgart 2019. 

Musti, Domenico. „Tendenze della storiografia romana e greca su 
Roma arcaica: Studi su Livio e Dionigi d’Alicarnasso.“ Quaderni 
Urbinati di Cultura Classica 10 (1970), 5-158.

Pelling, Christopher. „The Greek Historians of Rome.“ In: 
Marincola, John (Ed.) A Companion to Greek an Roman 
Historiography. Volume 1, Malden, 2007. Pp. 244-258.

Séguin, Brigitte Amat. „Denys d’Halicarnasse et la prise de 
Rome par les Gaulois: Réflexions sur la méthode d’un rhéteur 
historien.” MEFRA 101 (1989). Pp. 143-157.

Verdin, Herman. „La fonction de l’histoire selon Denys 
d’Halicarnasse.” Ancient Society 5 (1974). Pp. 289-307. 

Welch, Kathryn. „Appian and civil war: A history without an 
ending.” In: Lange, Carsten Hjort; Vervaet, Frederik Juliaan 
(Eds.), The historiography of late Republican civil war. Leiden 
2019. Pp. 439-466.

11. Biografia: Suetonius și Historia Augusta
Barnes, T. D. The Sources of the Historia Augusta. Brüssel 1978.
Baslez, Marie-Françoise; Hoffmann, Philippe; Pernot, Laurent 



262 jörg rüpke

(Eds.). L’invention de l’autobiographie d’Hésiode à Saint Augustin. 
Études de littérature ancienne 5. Paris 1993. 

Baum, Armin D. „Biographien im alttestamentlich-rabbinischen 
Stil: Zur Gattung der neutestamentlichen Evangelien.“ Biblica 
94,4 (2013). Pp. 534-564. 

Birley, A.R. „The Historia Augusta and pagan historiography“ In: 
Marasco, Gabriele (Ed.) Greek and Roman Historiography in Late 
Antiquity. Fourth to Sixth Century AD. Leiden 2003. Pp. 127-149.

Cancik, Hubert (Ed.). Markus-Philologie: Historische, 
literargeschichtliche und stilistische Untersuchungen zum zweiten 
Evangelium. Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen 
Testament 33. Tübingen 1984. 

Cox Miller, Patricia. „Strategies of Representation in Collective 
Biography: Constructing the Subject as Holy.“ In: Hägg, 
Tomas; Rousseau, Philip (Eds.), Greek Biography and Panegyric 
in Late Antiquity. Berkeley 2000. Pp. 209-254. 

Cox, Patricia. 1983. Biography in Late Antiquity: A Quest for the Holy 
Man. Transformation of the Classical Heritage 5. Berkeley 
1983.

De Temmerman, Koen; Demoen, Kristoffel (Eds.). Writing biography 
in Greece and Rome: Narrative technique and fictionalization. 
Cambridge 2016.

den Hengst, Daniel. Emperors and historiography. Leiden 2010.
Dunsch, Boris; Prokoph, Felix M. (Eds.). Geschichte und Gegenwart. 

Beiträge zu Cornelius Nepos aus Fachwissenschaft, Fachdidaktik 
und Unterrichtspraxis. Mit einem Forschungsbericht und einer 
Arbeitsbibliographie. Philippika. Altertumswissenschaftliche 
Abhandlungen 91. Wiesbaden 2015.

Falaschi, Eva. „Pliny the Elder and the portraits of ancient 
authors.“ In: Tischer, Ute; Gärtner, Ursula; Forst, Alexandra 
(Eds.), “Ut pictura poeta”: Author images and the reading of ancient 
literature. Turnhout 2022. Pp. 51-78.

Frézouls, Edmond. „Le rôle politique des femmes dans l’Histoire 
Auguste.” In: Bonamente, Giorgio; Paschoud, François (Eds.), 
Historiae Augustae Collquium Genevense. Historiae Augustae 
Colloquia n. Pp. 2. Bari 1994. Pp. 121-136.

Gentili, Bruno; Cerri, Giovanni. History and Biography in Ancient 
Thought. London Studies in Classical Philology 20. Amsterdam 
1988. 

Hägg, Tomas . The Art of Biography in Antiquity. Cambridge 2012.
Honoré, Tony. „Scriptor historiae Augustae.” JRS 77 (1987). Pp. 

156-176.
Insley, Sarah; Mellon Saint-Laurent, Jeanne-Nicole. „Biography, 

autobiography, and hagiography.“ In McGill, Scott; Watts, 
Edward J. (Eds.), A companion to late antique literature. Hoboken, 



263bibliografie selectată

NJ 2018. Pp. 373-387. 
Kaster, Robert A. Suetonius Tranquillus, De grammaticis et rhetoribus. 

Oxford 1995.
Kolb, Frank. Untersuchungen zur Historia Augusta. Bonn 1987.
Lindsay, Hugh. „Suetonius as ab Epistulis to Hadrian and the 

Early History of the Imperial Correspondence.” Historia 43 
(1994), 454-468.

McGing, Brian, Mossman, Judith (Eds.), The Limits of Ancient 
Biography. Swansea 2006.

Papaconstantinou, Arietta (Ed.), Writing ‚True Stories’: Historians 
and Hagiographers in the Late Antique and Medieval Near East. 
Cultural Encounters in Late Antiquity and the Middle Ages 9. 
Turnhout, 2010.

Romney, Jessica. „Solon and the democratic biographical 
tradition.“ In: Currie, Bruno; Rutherford, Ian (Eds.), The 
reception of Greek lyric poetry in the ancient world: transmission, 
canonization and paratext. Leiden 2020. Pp. 373-394.

Smith, Christopher. The lost memoirs of Augustus and the development 
of Roman autobiography. Swansea 2009. 

Sonnabend, Holger. Geschichte der antiken Biographie: Von Isokrates 
bis zur Historia Augusta. Stuttgart 2002.

12. Forme scurte ale istoriografiei
Beard, M. et  al. Literacy in the Roman world. Journal of Roman 

Archaeology, Suppl. 3. Ann Arbor 1991.
Bleckmann, Bruno. Fiktion als Geschichte: Neue Studien zum Autor 

der Hellenika Oxyrhynchia und zur Historiographie des vierten 
vorchristlichen Jahrhunderts, Göttingen 2006.

Burgess, R. W. The Chronicle of Hydatius and the Consularia 
Constantinopolitana: Two Contemporary Accounts of the Final 
Years of the Roman Empire. Oxford 1993.

Burgess, Richard W.; Kulikowski, Michael, Mosaics of Time: The 
Latin Chronicle Traditions from the First Century BC to the Sixth 
Century AD 1: A Historical Introduction to the Chronicle Genre 
from its Origins to the High Middle Ages. Studies in the Early 
Middle Ages 33. Leuven 2013.

Chaniotis, Angelos. Historie und Historiker in den griechischen 
Inschriften: Epigraphische Beiträge zur griechischen Historiographie. 
Heidelberger Althistorische Beiträge und Epigraphische 
Studien 4. Stuttgart 1988.

Clarke, Katherine. Making Time for the Past: Local History and the 
Polis. Oxford 2008.

Cowan, Eleanor (Ed.). Velleius Paterculus: Making History. Swansea 
2011.

Muhlberger, Steven. The Fifth-Century Chroniclers: Prosper, Hydatius, 



264 jörg rüpke

and the Gallic Chronicler of 452. ARCA 27. Leeds 1990. 
Reeve, Michael D. „The Transmission of Florus’ Epitoma de Tito 

Livio and the Periochae.” CQ 38 (1988). Pp. 477-491.
Rüpke, Jörg. „Geschichtsschreibung in Listenform: Beamtenlisten 

unter römischen Kalendern.” Philologus 141 (1997). Pp. 65-85.
Id. „Geteilte und umstrittene Geschichte: Der Chronograph von 

354 und die Katakombe an der Via Latina,” In: Leppin, Hartmut 
(Ed.), Antike Mythologie in christlichen Kontexten der Spätantike, 
Berlin 2015. Pp. 221-238.

Salzman, Michele Renee. On Roman Time: The Codex-Calendar of 354 
and the Rhythms of Urban Life in Late Antiquity. Transformation 
of the Classical Heritage 17. Berkeley 1990.

Schmitzer, Ulrich. Velleius Paterculus und das Interesse an der 
Geschichte im Zeitalter des Tiberius. Bibliothek der klassischen 
Altertumswissenschaften Reihe 2 N.F. 107. Heidelberg 2000.

Steffensen, Nils. Nachdenken über Rom. Literarische Konstruktionen 
der römischen Geschichte in der Formierungsphase des Principats. 
Historia Einzelschriften 252. Stuttgart 2018.

13. Istoria universală și ecleziastică
Alonso-Núñez, J. M. „The Emergence of Universal Historiography 

from the 4th to the 2nd Centuries B. C.” In: Verdin, H.; 
Schepens, G.; Keyser, E. de (Eds.), Purposes of History: Studies in 
Greek Historiography from the 4th to the 2nd Centuries B. C. Studia 
Hellenistica 30. Leuven 1990. Pp. 253-266.

Becker, Eve-Marie (Ed.), Die antike Historiographie und die Anfänge 
der christlichen Geschichtsschreibung. Beihefte zur Zeitschrift für 
die neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde der älteren 
Kirche 129. Berlin 2005.

Brincken, Anna-Dorothee von den. Studien zur lateinischen 
Weltchronistik bis in das Zeitalter Ottos von Freising. Düsseldorf 
1957.

Cameron, Averil. Christianity and the Rhetoric of Empire: The 
Development of Christian Discourse. Sather Classical Lectures 
55. Berkeley 1991.

Deun, P. van. „The Church Historians after Eusebius.“ In: Marasco, 
Gabriele (Ed.) Greek and Roman Historiography in Late Antiquity: 
Fourth to Sixth Century AD, Leiden 2003. Pp. 151-176.

Dignas, Beate; Smith, R. R. R. (Eds.). Historical and religious memory 
in the ancient world. Oxford 2012.

Frank, Rebecca. „A Roman Olympias: Powerful women in the 
‘Historiae Philippicae’ of Pompeius Trogus.“ In: Howe, 
Timothy; Pownall, Frances; Poletti, Beatrice (Eds.), Ancient 
Macedonians in Greek and Roman sources: Φrom history to 
historiography. Swansea 2018. Pp. 41-58. 



265bibliografie selectată

Goetz, H. W. Die Geschichtstheologie des Orosius. Darmstadt 1980.
Grafton, Anthony; Williams, Megan. Christianity and the 

Transformation of the Book: Origen, Eusebius, and the Librara of 
Caesarea. Cambridge 2006.

Green, T. M. Zosimus, Orosius and their Tradition: Comparative 
Studies in Pagan and Christian Historiography. New York 1974.

Hofmann, Dagmar. Griechische Weltgeschichte auf Latein: Iustins 
“Epitoma historiarum Pompei Trogi” und die Geschichtskonzeption 
des Pompeius Trogus. Hermes Einzelschriften 114. Stuttgart 
2018. 

Inglebert, Hervé. Le monde, l’histoire: Essai sur les histoires universelles. 
Paris 2014.

Momigliano, Arnaldo. „Pagan and Christian Historiography in 
the Fourth Century.” In: Id. (Ed.), The Conflict Between Paganism 
and Christianity in the Fourth Century Oxford 1963. Pp. 79-99.

Id. The Classical Foundations of Modern Historiography. With a 
Foreword by Riccardo Di Donato. Sather Classical Lectures 
54. Berkeley 1990. 

Morgan, Teresa . „Eusebius of Caesarea and Christian 
Historiography“, Athenaeum 93 (2005). Pp. 193-208.

Timpe, Dieter. „Was ist Kirchengeschichte? Zum 
Gattungscharakter der Historia Ecclesiastica des Eusebius.” 
In: Walter, Uwe (Ed.), Antike Geschichtsschreibung. Studien zur 
Historiographie, Darmstadt 2007. Pp. 292-328.

Verdoner, Marie. Narrated Reality: The Historia ecclesiastica of 
Eusebius of Caesarea: Early Christianity in the Context of Antiquity. 
Frankfurt am Main 2011.

14. Biblia și istoriografia medievală
Backhaus, Knut. Historiographie und fiktionales Erzählen: zur 

Konstruktivität in Geschichtstheorie und Exegese, Neukirchen-
Vluyn 2007.

Becker, Eve-Marie. „The gospel of Mark in the context of ancient 
historiography.“ In: P. G. Kirkpatrick; Goltz, T. D. (Eds.), The 
function of ancient historiography in biblical and cognate studies. 
New York 2008. Pp. 124-34.  

Ead. „Literarisierung und Kanonisierung im frühen Christentum: 
Einführende Überlegungen zur Entstehung und Bedeutung 
des neutestamentlichen Kanons.“ In: Ead.; Scholz, S. (Eds.), 
Kanon in Konstruktion und Dekonstruktion: Kanonisierungsprozesse 
religiöser Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Ein Handbuch. 
Berlin 2012. Pp. 389-397. 

Berschin, Walter. Biographie und Epochenstil im lateinischen 
Mittelalter. 2 Bde. Quellen und Untersuchungen zur lateinischen 
Philologie des Mittelalters 8-9. Stuttgart 1986.



266 jörg rüpke

De Temmerman, Koen (Eds.). The Oxford Handbook of Ancient 
Biography. Oxford 2020. 

Ehrman, Bart D. Lost Scriptures: Books that Did Not Make It into the 
New Testament. Oxford 2003.

Fotopoulos, John; Aune, David Edward (Eds.). The New Testament 
and early Christian literature in Greco-Roman context. Studies in 
honor of David E. Aune. Supplements to Novum Testamentum 
122. Leiden 2006.

Grafton, Anthony; Williams, Megan Hale. Christianity and the 
transformation of the book. Origen, Eusebius, and the library of 
Caesarea. Cambridge, Mass. 2006.

Gumbrecht, Hans Ulrich; Link-Heer, Ursula; Spangenberg, Peter-
Michael (Eds.). La litterature historiographique des origines à 1500. 
3 vols. Grundriss der romanischen Literaturen des Mittelalters 
11/1. Heidelberg 1986-87.

Holdsworth, Christopher; Wiseman, Timothy Peter (Eds.). The 
Inheritance of Historiography 350-900. Exeter Studies in History 
12. Exeter 1986. 

Laudage, Johannes (Ed.). Von Fakten und Fiktionen. Köln 2003.
Rajak, Tessa. Translation and Survival: The Greek Bible of the Ancient 

Jewish Diaspora. Translation & Survival. Oxford JAHR.
Sandnes, Karl Olav. The challenge of Homer: School, Pagan poets 

and early Christianity. Library of New Testament studies 400. 
London 2009.

Schmale, Franz-Josef. Funktion und Formen mittelalterlicher 
Geschichtsschreibung: Eine Einführung. Mit einem Beitrag von 
Hans-Werner Goetz. Darmstadt 1993. 

Vinzent, Markus. Christi Thora: Die Entstehung des Neuen Testaments 
im 2. Jahrhundert. Freiburg/Br. 2022. 

Id. Writing the history of early Christianity: From reception to 
retrospection. Cambridge 2019.



Mulțumiri

La zece ani de la cea de-a doua ediție, mă bucur să am din nou 
ocazia pentru o revizuire și actualizare a lucrării. Atât din per-
spectivă istorică, cât și filologică, istoriografia romană a rămas 
un domeniu de cercetare intensă. Orientarea naratologică deja 
stabilită în prima ediție poate fi deosebit de benefică aici. Actorii 
diverși ai acestor texte – nu în ultimul rând femeile – sunt mult 
mai variați decât poate înfățișa imaginea de ansamblu prezentată 
aici. Același lucru este valabil și pentru numeroasele observații 
publicate cu privire la cititorii reali, precum și la construcțiile ci-
titorilor, la prezentarea autorului și naratorului său. Bibliografia 
actualizată oferă informații suplimentare dincolo de adăugirile și 
modificările din text. Având în vedere recentele cercetări narati-
ve și istoriografice, fragmentarea disciplinară a domeniului între 
Filologie Clasică, Istorie Antică și Noul Testament și Studiile 
Patristice este din ce în ce mai supărătoare; am încercat să adaug 
și mai multe punți de legătură în text. Ancorarea urbană a multora 
dintre textele și problemele abordate în această carte necesită și 
mai multă reflecție decât pot oferi observațiile din text; orașul și 
imperiul formează cei doi poli ai istoriografiei romane, care devin 
mai clari în lucrările despre cronicile urbane ca instrumente ale 
discursurilor despre urbanitate sau în lucrările despre semnifica-
ția orașului Roma ca subiect al lucrărilor istorice individuale.

Moartea unuia dintre editorii seriei, Boris Dunsch, umbrește 
noua ediție. Îi sunt cu atât mai îndatorat lui Felix Prokoph pentru 
încurajarea sa și pentru revizuirea sa atentă. Tectum Verlag a în-
soțit încă o dată întregul proces, până la tipărire, cu grijă și sprijin. 

Folosesc discuția prezentată aici despre culturile memoriale 
din trecut pentru a-mi aminti de cei implicați în edițiile anterioare: 
doamna Bärbel Geyer și Dr. Martina Dürkop de la Universitatea 
din Potsdam, doamna Franziska Peter și Karoline Hohmann (năs-
cută Koch) de la Facultatea de Filosofie a Universității din Erfurt. 
Discuțiile cu Susanne Rau și Markus Vinzent, dar și cu Cecilia 
Ames, Elisabeth Begemann, Sofia Bianchi Mancini, Mateusz 
Jakub Fafinski, Harry O. Maier, Claudine Moulin, Rubina Raja, 
Wolfgang Spickermann și Greg Woolf în calitate de Fellows 



la Max-Weber-Kolleg, precum și cu Valentina Arena, Hubert 
Cancik, Gabriella Gelardini, Alexandra Rolle și Tim Whitmarsh 
în alte contexte au fost foarte utile pentru această nouă revizuire 
și extindere. Liudmila Rusinova a revizuit și a procurat literatura 
mai recentă. Tuturor acestora le datorez mulțumirile mele. Am 
putut să încerc unele lucruri în cooperare cu soția mea Ulrike în 
cadrul cursurilor de formare a profesorilor. Îi reînnoiesc lui Ulrike 
dedicația acestei cărți cu profundă recunoștință și dragoste.

Erfurt, iunie 2024






